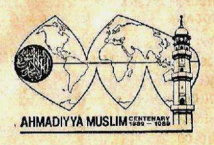


## ലക്ടചർ സിയാൽക്കോട്ടം

(സിയാൽക്കോട്ട് പ്രഭാഷണം) ഫസ്രത്ത് മിർസാ ഗുലാം അഹ്മദ"(അ)

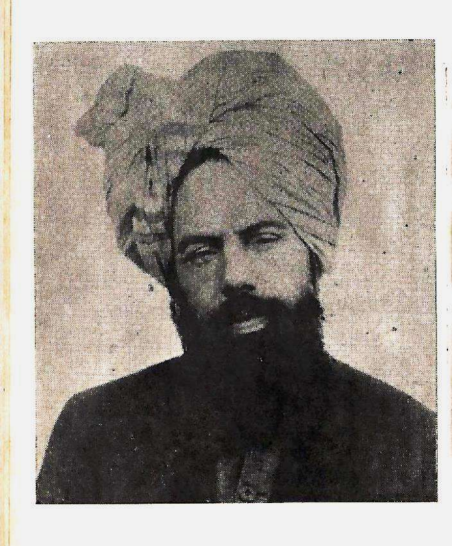
വിവർത്തകൻ:

എൻ. അബ്ദുർറഹീം



#### പ്രസാധകർ:

കണ്ണൂർ-കടലായി അഹ്മദിയ്യാ മുസ്ലിം ശതവാർഷിക ജൂബിലി കമ്മിററി കണ്ണൂർ—670003



### ആമുഖം

അഹ്മദിയ്യാ പ്രസ്ഥാന സ്ഥാപകരായ ഹസ്റഞ് മിർസാ ഗുലാംഅഹ്മദുൽഖാദിയാനി (അ)1904 നവ ന്വർ 2-ാനു സിയാൽകോട്ട് വച്ച് ഹിന്ദുക്കളം മസ് ലിംകളുമടങ്ങിയ ഒരു വൻസമ്മേളനത്തിൽ വായിക്കാ ൻവേണ്ടി തയ്യാറാക്കിയ ഒരു ഉപന്യാസമാണ് 'ലക്'പർ സിയാൽകോട്ട്' എന്ന പേരിൽ പ്രഖ്യാതമായ ഈ കുതി.

ഈ പ്രദേഷണത്തിൽ ഗ്രന്ഥകർത്താവ് ഇസ്ലാ മിനെയും മററു മതങ്ങളെയും താരതമ്യപ്പെടുത്തുകയും ഇസ്ലാമിൻറ സത്യത്തെയും സജീവത്വത്തെയും തെളി യിച്ചുകാണിച്ചുകൊണ്ട് ഇപ്രകാരം പറയുകയും ചെയ്തി രിക്കുന്നു: എല്ലാ മതങ്ങളം അവയുടെ ആരംഭത്തിൽ ഒടെ വത്തിൽനിന്നുള്ളതായിരുന്നു. എന്നാൽ, ഇസ്ലാമിൻറെ ആവിർഭാവത്തിന്നുശേഷം ദൈവം മറൊല്ലാ മതങ്ങളുടെയും സംരക്ഷണം ഉപേക്ഷിച്ചു. ഇസ്ലാമിൽ 'മുജ്ദിട്'മാരു ടെയും (പരിഷ്കത്താക്കളുടെയും) 'മസ്ലിഹ്'മാരുടെയും (സംസ്കാരകന്മാരുടെയും) പരമ്പര തുടർന്നുപോരുന്നു്. ഇതേ പരമ്പരയിൽതന്നെ പതിനാലാം നൂറാരുണ്ടിൻറ തലയ്ക്കൽ ഒരു മുജ്ദിദ് ആയി ദൈവം തന്നെ നിയോഗിച്ചിരിക്കയാണെന്ന വാദവും ഗ്രന്ഥകർത്താവ് ഇതിൽ ആവർത്തിച്ചിട്ടുണ്ട്.

ഈ പ്രസിക്കഗ്രന്ഥത്തിലാണ് താൻ കൃഷ്ണാവ താരമാണെന്ന വാദം ആദ്യമായി ജനമല്യേ ഗ്രന്ഥകത്താ വ' പ്രഖ്യാപിച്ചിട്ടുള്ളത്. മഹാത്മാ ശ്രീകൃഷ്ണനെപാറി അവിടുന്ന ഇപ്രകാരം പ്രസ്താവിച്ചു:

''രാജാ ശ്രീകൃഷ്ണൻ എനിയ്ക്ക് വെളിപ്പെടത്തപ്പെട്ട തിൻ പ്രകാരം യഥാത്ഥത്തിൽ ഒരു പൂണ്ണമനഷ്യൻ ആയി രുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന്നു തുല്യനായി ഹിന്ദുക്കളുടെ ഋഷി മാരിലും അവതാരപ്യയ്പ്രതാരിലും മററാരുമില്ല. അദ്ദേ ഹം തൻറെ കാലഘട്ടത്തിലെ അവതാരം അഥവാ നബി ആയിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിൽ ദൈവത്തിൽനിന്നുള്ള പരി ശുദ്ധതമാവ് (റൂഹൽ ഖദ്സ്) ഇറങ്ങറുണ്ടായിരുന്നു?

തുടർന്നു ശ്രീകൃഷ്ണൻ എന്ന നിലയിൽ ആര്യസ മാജക്കാരായ മാന്യൻമാരെ സംബോധന ചെയ്തകാണ്ട് അവരുടെ ചില അടിസ്ഥാനപരമായ തെററുകളിലേക്ക് ശ്രദ്ധ ക്ഷണിക്കുകയാണ്. ആത്മാക്കളും പരമാണുക്ക ളം അനാദിയും അസൃഷ്യങ്ങളും ആണെന്നുള്ളതാണ് ആ തെററുകളിൽ ഒന്നാമതായി എടുത്തുപറഞ്ഞത്. അങ്ങി നെ വിശ്വസിക്കുമ്പോരം ദൈവത്തിന്റെ ആസ്തിക്യത്തി ലേസ്റ്റ് ബൂധിപരമായ യാതൊരു തെളിവും അവശേഷി ക്കാതാക്യമെന്നു അദ്ദേഹം സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു. ആത്മാവും അണുവും അസൃഷ്ടങ്ങളാണെന്നു വരുമ്പോരം അവയുടെ ഇടിച്ചേരലും സ്വയംസംഭവിക്കാവുന്നതാകയാൽ അവയെ

രണ്ടാമത്തെ പിഴവ<sup>ം</sup>, മോക്ഷം താൽകാലികമാണെ ന്നും പുനർജന്മം നിത്യമാണെന്നമുള്ള അവരുടെ തത്വങ്ങ ളാണ്ം. ഇതു ടൈവത്തിൻെറ സർവ്വശക്തിത്വം, കാരു ണ്യം, നീതി എന്നിവയ്ലു നിരയ്ക്കാത്തുത്തുക്ക

ഒടുവിൽ, തൻെ ദിവ്യവാടങ്ങയകളേള തെളിവുകയ ഗ്രന്ഥകത്താവ് വിവരിക്കുന്നു. വിശുദ്ധഖുർആനിലും തി അനബിവചനങ്ങളിലും വാഗ് ഭത്തമസീഹിൻെ ആവിർ ഭാവത്തെകറിച്ചുള്ള പ്രവചനങ്ങളാണ് അദ്ദേഹം എടുത്ത കാട്ടന്നത്. പിന്നീട്ട തനിയ്ക്കുണ്ടായ ദിവ്യവെളിപാടുക ളം തന്റെ പ്രവചനങ്ങളം വിവരിക്കുന്നു. ആ പ്രവചന ങ്ങളാകട്ടെ, തനിക്കെതിരായ പ്രതിഷേധങ്ങളുടെയും എ തിർപ്പുകളുടെയും കൊടുങ്കാററുകരം വീശിയടിക്കുമ്പോരം ചെയ്തിട്ടുള്ള പ്രവചനങ്ങളത്രെ. അവയെല്ലാം ഇന്നു പൂത്തി യായിരിക്കേയാണ്.

ഈ പ്രഭാഷണം അനേകർക്ക് സന്മാറ്റ്ദർശനത്തിന വഴിതെളിയിക്കളെ എന്ന ഒടുവിലായി ഗ്രന്ഥകർത്താവ് പ്രാത്ഥിക്കുന്നു!

1989 അഹ്മദിയ്യാജമാഅത്തിനൊ ശതാബ്ദിവഷ് മായിരുന്നു. അഹ്മദിയ്യാജമാഅത്തിന്റെ പിറവിതൊട്ട നുറു കൊല്ലം പുത്തിയായ സാഹചര്യത്തിൽ ലോകമെങ്ങ മുള്ള ,അഹ്മദികഠം ശതവാർഷികജുബിലി ആഘോ ഷിക്കേയും ആഗോളവ്യാപകമായി വിവിധ പരിപാ ടീകരം ആവിഷ്കരിച്ച നടപ്പിൽ വരുത്തുകയുണ്ടോയി. കേരളത്തിലും സംസ്ഥാനതലത്തിലും പ്രാദേശികമായും ആഘോഷപരിപാടികരം നടന്നും

കണ്ണൂർ — കടലായി അഹ്മദിയ്യാ ശതാബ്ദി സമി തിയുടെ ആഭിമഖ്യത്തിൽ ആവിഷ്ക്കരിച്ച പരിചാടിക ളിൽ ഒരിനമായിരുന്ന പ്രസ്തകപ്രസിദ്ധീകരണം. ഇതോ ടനുബന്ധിച്ച് ''സ്ത്രീ — അവകാശങ്ങളും കർത്തവ്യങ്ങളും' എന്ന ഒരു പ്രസ്തക കണ്ണൂർ 'ലജ്ന ഇമായില്ലാഹ്' എന്ന് അഹ്മദിയ്യാ മഹിളാ സംഘം പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തുകയുണ്ടാ യി. തുടർന്നു ഹസ്ത്രത് അഹ്മദുൽ ഖാദിയാനിയുടെ പ്രഖ്യാതമായ 'ഫത്ഹെ ഇസ്ലാം' (ഇസ്ലാമിൻെറ വിജ യം) എന്ന കൊച്ച പ്രസ്തകത്തിൻെറ വിവർത്തനവും സമിതി പ്രസിധേപ്പെടുത്തുകയുണ്ടായി. ഇതേ പരമ്പ രയിൽ അവതരിപ്പിക്കുന്ന മറെറാത വിവർത്തനകൃതി യാണ് ലേൿചർ സിയാൽകോട്ട് ...

ഈ ഗ്രന്ഥം ഞാൻ ഉർഭു മൂലത്തിൽനിന്നാണ് തജ്ജ മ ചെയ്തിട്ടുള്ളത്. ഇതിന്റെ ഇംഗ്രീഷ് തജ്ജമ 'റിവു ഓഫ് റളിജ്യൻസ്' എന്ന ഇംഗ്രീഷ് മാസികയിൽ 1904 നവമ്പറിൽ തന്നെ പ്രസിദ്ധം ചെയ്തിട്ടുണ്ടായിരുന്നു. പത്രാധിപർ മൌലവി മുഹമ്മദലി സാഹിബ് എം. എം. ആണ് അതു വിവർത്തനം ചെയ്തമ്ക്, ഞാൻ അതുകൂടി മുമ്പിൽ വച്ചു ഉത്തുനോക്കിയാണ് ഈ തജ്ജമ തയ്യാറാക്കിയത്.

ഈ പുസ്തകത്തിന്റെ അച്ചടിച്ചെലവിന്റെ വലി യൊത ഭാഗം കടലായി ജമാഞത്തിലെ മിസ്റ്റർ അഹ്മദ് റശീദ് ആണ് വഹിച്ചത്. ശതാബ്ദി ആഘോഷ ച്ചെലവിലേയ്ക്കുള്ള അദ്ദേഹത്തിന്റെ സംഭാവനയാണ് തുകയെങ്കിലും പുസ്തക പ്രസിദ്ധീകരണം ഉദ്ദേശിച്ച നൽകിയതാകയാൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ പേർ പ്രത്യേകം എടുത്തപറയുകയും അദ്ദേഹത്തിനുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥിക്കാൻ അഭ്യർത്ഥിക്കയും ചെയ്യുന്നു.

ഇതിൻെറ പ്രൂഫ് തിരുത്തുന്ന ഉത്തരവാദിത്വം നിർവ്വഹിച്ചത് എൻെറ മകയ ജുവൈരിയ ഗൌഹർ ആണ്. എനിയ്ക്ക്വേണ്ടി പ്രാർത്ഥിക്കവാൻ വായനക്കാ രോട്ട് അപേക്ഷിക്കുന്നതോടൊപ്പം ഈ ഗ്രന്ഥ നിർമ്മി തിയ്ക്ക് വേണ്ടി വിവിധപ്രകാരത്തിൽ സഹായിച്ചി ട്ടുള്ള എല്ലാവർക്കുവേണ്ടിയും പ്രാർത്ഥിക്കവാൻ ഞാൻ അഭ്യർത്ഥിച്ചകൊള്ളുന്നു.

**み**∰₫, 20\_12\_92.

# ലക്ചൂർ സിയാൽകോട്ട്

### ഇസ്ലാം

ലോകത്തിലെ വിവിധ മതങ്ങളകറിച്ച പഠിക്കു മ്പോരം ഇസ്ലാം ഒഴികെ മറൊല്ലാ മതങ്ങളം എതാകിലും ഒരു പിഴവ് ഉഠംകൊള്ളുന്നതാണെന്നു മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയും. ഈ മതങ്ങളെല്ലാം തുടക്കം മതൽക്കേ അസത്യ ങ്ങളാണെന്നതുകൊണ്ടല്ല ഇത്. ഇസ്ലാമിൻെറ ആവി ർഭാവത്തിന്നുശേഷം ഈ മതങ്ങാംക്കുള്ള വിന്തുണ ദൈവം ഉപേക്ഷിക്കുകയും അവ തോട്ടക്കാരൻ ഇല്ലാത്ത തോട്ടം പോലെയായിത്തീരുകയും ചെയ്ത എന്നതാണ് യഥാത്ഥ കാരണം. തോട്ടത്തിൽ ജലസേചനം നടത്തുന്നതിന്നും അവിടം നോക്കിപ്പാർക്കുന്നതിന്നും യാതൊരു ഏർപ്പാടും ഇല്ലാതായി. തന്നിമിത്തം, ക്രത്ത്തിൽ ക്രമത്തിൽ അവ യിലെല്ലാം കാടുപടലുകഠം വളർന്നു വരികയും ഫലഭായ കങ്ങളായ വൃക്ഷങ്ങളെല്ലാം ഉണംങ്ങിപ്പോകയും ചെയ്തു. അവിടെയെല്ലാം മാപടർപ്പുകളം കാട്ടപെടികളം വേരു

പിടിച്ച. മതത്തിൻെ വേരായിരിക്കുന്ന ആത്മീയചൈ തന്യം തീരെ നഷ്ടപ്പെട്ടപോകയും ശുഷ്കമായ വാക്ക കഠം മാത്രം അവശേഷിക്കുകയും ചെയ്തു. എന്നാൽ ടൈ വം ഇസ്ലാമിൻെറനേരെ അത്തരം ഒരു സമീപനമല്ല ഈ തോട്ടം നിതൃഹരിതമായിരിക്കണ സ്വീകരിച്ചത്. മെന്നു അവൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നുണ്ടായിരുന്നു. തന്നിമിത്തം, അവൻ എല്ലാ നൂററാണ്ടിൻെറയും തലസ്ത്രൽ ഈ തോട്ട ത്തിൽ വെള്ളം നനയ്ക്കുന്നതിന്നും അതു ഉണങ്ങിവരണ്ടു പോകന്നതിൽനിന്നും പരിരക്ഷിക്കുന്നതിന്നും ഏർപ്പാടു ചെയ്കയും ചെയ്തു. എന്നാൽ, ഓരോ നൂററാണ്ടിൻെറ യും തലയ്ക്കൽ മതനവീകരണത്തിന്നു ഒരു ദൈവഭാസൻ നിയോഗിക്കപ്പെടുമ്പോരം അജ്ഞരായ ജനം അദ്ദേഹ ത്തെ എതിരിടാൻ മതിരുന്നു. തങ്ങളുടെ ആചാരങ്ങളും ആദ്യതുകളമായി മാറിക്കഴിഞ്ഞ തൊറുകററങ്ങരം തിരുത്ത പ്പെടുകയെന്നതു അവക്ക് വളരെ അസ ഹ്യമായി അനഭവ പ്പെട്ടു. എന്നാൽ, അല്ലാഹ അവൻറെ സുന്നത്ത് (നടപടിക്ര മം) ഉപേക്ഷിച്ചില്ല. എത്രത്തോളമെന്നാൽ, സന്മാഗ്ഗവം ദൃർമ്മാഗ്ഗവും തമ്മിലുള്ള പോരാട്ടത്തിൽ നടക്കുന്ന അന്തിമ മായ യൂദ്ധത്തിൽ, പതിനാലാം നൂററാണ്ടിൻെറ ആരംഭത്തി ൽ അഥവാ, സഹസ്രാബൂത്തിന്റെ തുടക്കത്തിൽ മുസ്ലിം കളെ ആലസ്യത്തിൽ അകപ്പെട്ടവരായി കാണുകയാൽ അല്ലാഹ അവന്റെ പ്രതിജ്ഞയെ കുറിച്ചോമ്മിച്ചുകൊണ്ട് ഇസ്റ്റാംഭീനിനെ നവീകരിക്കാൻ പുറപ്പെട്ട. എന്നാൽ, നമ്മുടെ നബിനായകർക്ക്ശേഷം, മാറു മതങ്ങാംക്കൊ ന്നം ഈ ഭാഗ്യം സിദ്ധിച്ചില്ല. ഇക്കാരണത്താൽ ആ മത ങ്ങളെല്ലാം മൃതങ്ങളായിപ്പോയി. അവയിൽ ആത്മിയ ചൈതന്യം അവശേഷിക്കാതായി. ധാരാളം ഉപയോഗി ച്ച പഴകിയ വസ്രങ്ങളിൽ, അലക്കിയാലും മായാത്തവി

ധം കറക്കാ വീണടിയുന്ന തുപോലെ അവയിലെല്ലാം ദൃഷ്യങ്ങാ വന്നുമേന്നു. ആത് മീയതയെകുറിച്ചു ഒന്നും അറിയാത്തവരും നീചവൃത്തികളിൽ ഏർപ്പെട്ട വൃത്തി കേടുകളിൽനിന്നു വിശുദ്ധി നേടീട്ടില്ലാത്തവരുമായ ഒഷ്ടാത്ര്മാക്കാം തങ്ങളുടെ സാത്ഥപാമായ ആഗ്രഹങ്ങാം കൊത്തു ആ മത്തതവങ്ങളിൽ അനാവശ്യമായി കൈകടത്തുകയും അവ തികച്ചും മറൊന്നായി മാറിപ്പോകം വിധം അവയെ മറിച്ചുകളകയും ചെയ്തു.

#### കൃസ്തു മതത്തിൽ ദൈവം മാറി

ഉദാഹരണമായി, കൃസ്തമതത്തെ നോക്കുക. അത തുടക്കത്തിൽ എത്ര പരിശുദ്ധമായ തത്വങ്ങളിൽ അധി ഷ്യിതമായിരുന്നില്ല? യേശുമശീഹാ ജനമദ്ധ്യേ ഉയർ ത്തിക്കാട്ടിയ മത്തത്വങ്ങരം, ഖുർആൻെ തത്വങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച കറവുകളുളതാണെങ്കിലും അതു വെളിപ്പെ ട്ട കാലത്തെ മൻനിർത്തി നോക്കിയാൽ ഏറ്റവും ഉദാ ത്തമായിരുന്നു. എന്തെന്നാൽ, പരിപൂർണ്ണമായ മതതത്വ **ങ്ങ**ാം വെളിപ്പെടാൻ സമയം എത്തിക്കഴിഞ്ഞിട്ടില്ലായി അതു വഹിക്കവാൻ ബലഹീനങ്ങളായ ചുമലു കഠംക്ക് സാധ്യമായിരുന്നില്ല. 'തൌറാത്ത്' അഥവാ പഴയനിയമം ജനങ്ങളെ വഴിനടത്തിയ അതേ ദൈവ ത്തിലേയ്ക്കൂ" അതു മാർഗ്ഗനിർദ്ദേശം നൽകിപ്പോന്നു. ന്നാൽ, മശീഹായുടെ കാലശേഷം കൃസ്ത്യാനികളുടെ ദൈ വം മറെറാൽ ടൈവമായി മാറിപ്പോയി. തൌറാത്തി െൻറ പാഠങ്ങളിൽ ആ ടൈവത്തെപററി ഒന്നും വിവര മില്ലായിരുന്നു. ഈ പുതിയ ടൈവത്തിൽ വിശ്വാസമു റപ്പിച്ചപ്പോരം തൌറാത്തിൻെറ പാരമ്പര്യങ്ങളത്രയം അടി

മേൽ മറിഞ്ഞുപോയി. പാപങ്ങളിൽനിന്നുള്ള യഥാത്ഥ മായ മോചനവും പരിശുദ്ധി കൈവതത്തുന്നതിന്നു തൌ റാത്തിൽ പറയപ്പെട്ടിരുന്ന മാർഗ്ഗോപദേശങ്ങളും എല്ലാം താറുമാറായിപ്പോകയം ചെയ്ത. ലോകത്തിൻെറ പാപ മുക്തിസ്റ്റ് വേണ്ടി മിശിഹാ കരിശിൽ തുങ്ങിമരിച്ചെന്നും അദ്ദേഹം ദൈവംതന്നെയായിരുന്നുവെന്നുമുള്ള പ്രഖ്യാപ നത്തിൽ പാപമോചനത്തിന്നുള്ള സകല ആശ്രയങ്ങളേ യം കൊളത്തിയിട്ടു. ഇത്രയമല്ല, തൗറാത്തിൻെ പല സനാതനധർമ്മങ്ങളേയും അവർ ഒബ്ബ്ലപ്പെടുത്തി. മിശി ഹാത്രം) ഈ ലോകത്ത് വീണ്ടം വന്നാൽ ഒരിക്കലും തിരിച്ചറിയാൻ കഴിയാത്തവിധം ക്യസ്ത്രമത്തിൽ മാററ ങ്ങാം വന്നുകൂടി. തൗറാത്തിലെ ധർമ്മങ്ങാം പാലിക്കേ ണ്ടതിന്നു കർശനമായ താക്കിതുകഠം നൽകപ്പെട്ടിരുന്ന ആ ജനം തൗറാത്തിെൻറ കൽപനകളെല്ലാം അപ്പടി ഉപേ ക്ഷിക്കമാറായി എന്നതു തികച്ചം ആശ്ചര്യാവഹമായിരി ക്കുന്നു. ഉഭാഹരണമായി, തൗറാത്തിൽ പന്നിമാംസം വിരോധിക്കപ്പെട്ടതാണെന്നു് സുവിശേഷങ്ങളിൽ കാണ 'ഞാൻ അതു നിങ്ങഠംക്ക് അനുവദനീയമാ പ്രെടുന്നില്ല. ക്കിയിരിക്കുന്നു' എന്നു യേശു പറഞ്ഞിട്ടില്ല. തൗറാത്തി ൽ അഗ്രചർമ്മമോദന കൽപിച്ചിരിക്കുന്നവെങ്കിലും 'ഞാൻ ചേലാകർമ്മം ദർബ്ബലപ്പെടുത്തുന്നു' എന്നു യേ<u>ശ</u> പറഞ്ഞിട്ടില്ല. യേശുവിൻെ മഖത്ത്നിന്ന് പുറപ്പെട്ടി ട്ടില്ലാത്ത ഒരു കല്പന മതത്തിൽ കൂട്ടിച്ചേർക്കാൻ അവക്കം അനുവദിക്കപ്പെട്ടിരുന്നതു എപ്പോഴാണ്? ഒരു സാവ്വജനീ നമായ ലോകമതം ഭൂമിയിൽ സ്ഥാപിക്കപ്പെടേണ്ടതി ന്നു ഉദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടിരുന്നതിനാൽ ഇതെല്ലാം ആവശ്യമാ യിരുന്നു. തന്നിമിത്തം, കൃസ്തമതത്തിന്റെ ഈ അലങ്കോ

ലപ്പെടൽ ഇസ്ലാമിൻെ ആവിർഭാവത്തിൻൊ ഒരടയാള മായിരുന്നു.

#### ഹിന്ദുമതത്തിൽ ബിംബാരാധന

ഇസ്ലാമിൻെറ ആവിർഭാവത്തിന്നുമ്പ് ഹിന്ദുമതവും മാറിത്തിരിഞ്ഞുപോയിരുന്നു. ഇന്ത്യയിൽ അങ്ങേളമി തോളം ബിംബാരാധന പ്രബലപ്പെട്ടുകഴിഞ്ഞിരുന്നു. ടൈവത്തിന അവൻറ ഗുണങ്ങരം വെളിപ്പെടുത്തുവാൻ ആശ്രയിക്കേണ്ട പരമാണക്കളെ ആവശ്യമില്ലെങ്കിലും സൃഷ്ടികളുടെ ഉൽപത്തിയ്ക്ക് ദൈവം പരമാണക്കളെ ആ ശ്രയിക്കുന്നു എന്നാണ് ആര്യസമാജക്കാരുടെ സിദ്ധാന്തം. ഈ വികലവിശ്വാസം കാരണമായി അവർക്ക് 'ശിർക്ക്' അഥവാ സൃഷ്ടിപൂജ നിറഞ്ഞ മറെറാത വിശ്വാസസിദ്ധാ ന്തംകൂടി സ്വീകരിക്കേണ്ടതായിവന്ത്. അതായത്, പ്രപ ഞ്ചത്തിലെ പരമാണുക്കളും ആത്മാക്കളുമെല്ലാം ദൈവത്തെ പോലെതന്നെ സനാതനവും അനാദിയും ആണെന്ന വു ശ്വാസമാണത്. ദൈവികഗുണങ്ങളെപററി അഗാധമാ യി ചിന്തിക്കുന്നപക്ഷം അവർക്കങ്ങനെ പറയാൻ കഴി യുകയില്ലായിരുന്നു. അല്ലാഹു അവനെ സത്തയോ ടൊപ്പം അനാദിയായുള്ള സൃഷ്ടികർത്തൃതാഗുണത്തിൽ മനം ഷ്യനെപോലെ ഏതെങ്കിലും പരമാണുവിനെ ആശ്രയി ക്കുന്നുവെങ്കിൽ അവൻറെ ശ്രവണഗുണത്തിലും ഭർശനഗു ണത്തിലും മററും അവൻ മനുഷ്യനെപോലെ ഏതെങ്കി വം പരമാണവിനെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നില്ലെന്ന വ**ര** ന്നതെങ്ങനെ? വായുവിൻെ സഹായമില്ലാതെ മനഷ്യ ന്നു് കേരംക്കാനാവില്ല. വെളിച്ചത്തിന്റെ സഹായം കൂടാ തെ ഒന്നും കാണാനും കഴിയില്ല. പരമേശ്വരനും ഇപ്രകാ രമുള്ള ബലഹീനതയുള്ളവനാണോ? അവനം കേരംക്കുന്ന

തിന്നും കാണന്നതിന്നും വായുവിനേയും വെളിച്ചത്തേയും ആശ്രയിക്കുന്നവനാണോ ? ആശ്രയിക്കുന്നവനല്ലെങ്കിൽ സ്പപ്പികർത്ത്യത്വത്തിന്നും അവൻ യാതൊരു പരമാണ വിനെയും ആശ്രയിക്കേണ്ടതില്ല എന്നു നല്ലവണ്ണം മന സ്സിലാക്കികൊരവിൻ, അല്ലാഹ അവൻ സിഫത്തുക **ം അഥവാ ഇണങ്ങാം വെളിപ്പെടുത്തുന്നതിന്നും** ഏതെ ങ്കിലും പരമാണുവിനെ ആശ്രയിക്കുന്നു എന്ന തർക്കയു ക്തി അടിമടി കളവാകന്നു. മനാഷ്യൻറെ ഗുണങ്ങാം അടിസ്ഥാനമാക്കി ദൈവത്തെപററി ഇല്ലായ മയിൽനി ന്നു യാതൊന്നും ഉണ്ടാകകയില്ല എന്ന ന്യായയുക്തി ഉന്ന യിക്കുന്നതും മനുഷ്യന്റെ ബലഹീനതകഠം ടൈവത്തിൽ ആരോപിക്കുന്നതും വല്യതായ തെററാകുന്നു. മനുഷ്യന്റെറ ഉണ്ട സീമിതമാണ്. ദൈവത്തിന്റെ സത്തയാകട്ടെ അപരിമേയവും. ടൈവം അവൻെ ഉണ്മയുടെ അതുട്ട തത്താൽ മറെറാരു വസ്തവെ സൃഷ്ടിക്കുന്നു. ഇതുതന്നെ യാണ് ടൈവത്വം. ഏതെങ്കിലും ഒരു ഗുണത്തിൽ പര മാണുവിനെ ആശ്രയിക്കുന്നവനല്ല ടൈവം; ആശ്രയി ക്ഷന്നുവെങ്കിൽ അവൻ ദൈവമല്ല. അവൻറെ പ്രവൃത്തി യ'ക്ക' എന്തെങ്കിലും തടസ്സം ഉണ്ടാവാമോ? ഒരൊററ ശ്വാസത്തിൽ ആകാശഭൂമികളെ പടക്കാനിച്ചിച്ചാൽ അത വന്നു സാദ്ധ്യമല്ലെന്നാണോ? ഹിന്ദുക്കളിൽ ജ്ഞാനത്തോ ടൊപ്പം ആത്മീയതയും സ്വാംശികരിച്ചിട്ടുള്ളവരും ശ്രഷ്ക മായ തർക്കശാസ്ത്രത്തിന്റെ പിടിയിൽ പെട്ടിട്ടില്ലാത്ത വരും പരമേശ്വരനെപററി ആര്യസമാജികളായ മാന്യൻ മാർ ഇക്കാലത്ത് ഉന്നയികുന്ന ഈ വിശ്വാസം ഒരിക്ക ലും പുലർത്തിയിട്ടില്ല. ഇതു ആത്മീയതയുടെ അഭാവ ത്തിൻെ ഫലമാകസം

#### ആത്മിയത ചോർന്നു

ചുരുക്കത്തിൽ, ഈ മതത്ങളിൽ ഉണ്ടായിക്കഴിഞ്ഞി വൈകല്യങ്ങളം — അവയിൽ പിലതു 588 കൊള്ളാത്തും മാനുഷികമായ എടുത്തുപറയാൻകൂടി വിശുദ്ധതയ്ക്കു 'തന്നെ **നിരക്കാത്തുമാണ'** \_ ഇസ്ലാമി <mark>ൻെ ആവശ്യകതയെ വിളിച്ചറിയിക്കുന്നവയായിരുന്നു</mark>. ഇസ്ലാമിൻെ ആവിർഭാവത്തിിന് കാച്ചകാലം മുമ്പു തന്നെ ഈ എല്ലാ മതങ്ങളും അലകോലപ്പെട്ടുകഴിഞ്ഞിരു എന്നും അവയിൽനിന്നും ആത്മീയത ചോർന്നു പോയിരുന്നു എന്നും ബുദ്ധിമാനായ ഏതൊരാളം സമ്മ തിക്കും. നമ്മുടെ നബിനായകർ മഹമമദ" നബി(സു സത്യത്തിന്റെ അവതരണത്തിനായി വെളിപ്പെട്ട ഒര മഹാപരിഷ്പർത്താവ് (മുള്ളിടെ അഅ്സം) ആയിരുന്നു. അപ്രത്യക്ഷമായ സത്യത്തെ അവിടന്നു വീണ്ടും ലോക ത്ത് കൊണ്ടുവന്നു. ഈ അഭികാനകൃത്യത്തിൽ നംബിനാ യകരോടൊപ്പം മറെറാരു നബിയ്ക്കും പങ്കില്ല. സകലലോ കവം പുണ്ണമായ അന്ധകാരത്തിൽപെട്ട കിടക്കുന്നതായി ട്ടാണ° അവിടുന്നു കണ്ടതു. അവിടുത്തെ ആവിർഭാവത്തോ ടെ ആ അന്ധകാരം പ്രകാശമായി മാറി. അവിട്ടന്നു വെളി പ്പെട്ട ജനത മുഴവനംതന്നെ 'ശിർക്കി' ഒൻറ അഥവാ സ്വഷ്ടി പൂജയുടെ മേലങ്കി അഴിച്ചുവച്ചു തൌഹീദിന്റെ അഥവാ ഏകടൈവാടർശത്തിൻെ പുതപ്പണിയുന്നതുവരെ, എന്ന ല്ല, അവർ സത്യവിശ്ചാസത്തിന്റെ അത്യൂന്നതശ്രേണി കളിലെത്തുന്നതുവരെയും, സത്യസന്ധതയുടേയും ആത്മാ ർത്ഥതയുടേയും ദൃഢവിശ്ചാസത്തിന്റെയും അപഭാനങ്ങാം ലോകത്ത്." മദെറാനു ജനവിഭാഗത്തിലും കാണപ്പെടാത്ത വിധം അവരിൽനിന്നു വെളിപ്പെട്ടമാനുകുന്നതുവരെയും

അദ്ദേഹം ഭിവംഗതനായില്ല. ഈ വിജയം, ഏതാദ്ദശമായ വിജയം, നബിനായകർ(സ) തിരുമേനിയ്ക്കുല്ലാതെ മറെറാ രു പ്രവാചകന്നും പ്രദാനം ചെയ്യപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. അങ്ങേ യററം അധർമ്മം നിറഞ്ഞിരുന്ന ഒരു കാലത്ത് സ്വാഭാ വികമായം അത്യുജ്ജാലപ്രഭാവനായ ഒരു മഹാപരിഷ്ട ർത്താവിനെ ലോകം പ്രതീക്ഷിച്ച കൊണ്ടിരുന്ന ഒരു കാലത്ത് പ്രത്യക്ഷനാകയും നിയോഗിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്തവെന്നു മാത്രമല്ല, ലക്ഷകണക്കിൽ മനുഷ്യർ സൃഷ്ടി പൂജ കൈവേടിഞ്ഞു തൌഹീദിൻെറ അഥവാ, ഏക ട്രൈവാദർശത്തിൻെ നേർവഴി അവലംബിക്കമാറാകയും പെയ്യിരുന്ന ഒരു കാലത്ത്, ഈ ലോകത്ത്നിന്നു് വിര ഹം പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്ത എന്നതുതന്നെ തിരുനബ്വ യുടെ പ്രവാചകത്വത്തിലേയ്ക്ക് ഏററവും വലിയ ഒരു തെളിവാകന്നു. ഈ പരിപൂള്ലൂമായ പരിഷ്കരണം തിരു മേനിയുടെമാത്രം സവിശേഷമായ ഒരു നേട്ടമാകുന്നു. അവിടുന്നു മൃഗപ്രായരായ, കിരാതരായ ഒരു ജനവിഭാ ഗത്തിന്നു മനുഷ്യത്വം പഠിപ്പിച്ചു. അല്ലെങ്കിൽ അദ്ദേഹം മൃഗസമാനരെ മനുഷ്യരാക്കി മാററിയെന്നു പറയാം. പിനെ, ആ മനഷ്യരെ വിജ്ഞരാക്കി. വിജ്ഞരായ അവിടുന്നു ടൈവമനംഷ്യരറക്കി മാററുകയും മനത്ത്യത്ത ആത് മീയചൈതന്യം അവരിൽ ഉതിനിറക്കുകയും സത്യദൈവവുമായി അവരെ അടുപ്പിക്കുകയും ചെയ്തു. അവർ ദൈവമാർഗ്ഗത്തിൽ ആടുമാടുകളെപോലെ അറുത്തി ടപ്പെട്ട. എറുമ്പുകളെപ്പോലെ കാലടികരംക്കടിയിൽ ചതച്ചരയ്ക്കപ്പെട്ടും. എങ്കിലും, അവർ സത്യവിശ്വാസം കൈറെടിഞ്ഞില്ല. എല്ലാ കഷ്ടപ്പാടകളിലും വിവത്ത കളിലം അവർ മുന്നോട്ട മുന്നോട്ട കാൽവച്ച: ചുതക്ക

ത്തിൽ, നമ്മുടെ നബിനായകർ(സ) ആത്മീയത സ്ഥാ പിച്ചുറപ്പിക്കുന്നതിൽ രണ്ടാം ആദം ആയിരുന്നു. എന്ന ല്ല, യഥാത്ഥ ആദം അവിടുന്നതന്നെ ആയിരുന്നു എന്നു പറയണം. അവിടുത്തെ ജീവിതത്തിൽ കുട്ടിക്കാലം തുട ങ്ങിയുള്ള സകല മാനുഷിക അനുഗ്രഹങ്ങളം പരിപുണ്ണ തയെ പ്രാപിച്ചിരുന്നു. സകല സൽഭാവങ്ങളം അവിടു ത്തെ ജീവിതത്തിൽ സക്രിയമാവുകയും മനഷ്യപ്രകൃതി യിലെ ഒരു ശാഖയം നടിഷ്ക്രിയമല്ലാതിരിക്കയും ചെയ്തു. കാലാതീതത്വംകൊണ്ടു മാത്രമല്ല, പ്രവാചകത്വത്തിനെറ സകലപൂർണ്ണതകളം തിരുമേനിയിൽ അവസാനിച്ചതു കൊണ്ടും തിരുമേനിയിൽ 'ഖത"മെ നുബുവ്വത്തം" സംഭ വിച്ച. തിരുനബി(സ) ദൈവികഗുണങ്ങളുടെ സമ്പൂണ്ണ പ്രതിരുപം ആയിരുന്നു. ആകയാൽ, തിരുമേനിയുടെ ശരീഅത്ത് പ്രതാപഗുണങ്ങളടെയും സൗന്ദര്യഗുണങ്ങളടെ യും രണ്ടിൻോയും വാഹകം ആയിരുന്നു. തിരുമേനിയു ടെ രണ്ടു നാമങ്ങഠം അതായതു, മുഹമ്മദ് എന്നും അഹ്മ ദ് എന്നുമുള്ള നാമങ്ങരം ഇതേ ഉദ്ദേശ്യം ഉരംക്കൊണ്ടിട്ട ള്ളതത്രെ. തിരുമേനിയുടെ നംബുവ്വത്തിന്റെ സാകല്യത്തി ൽ ഒരു വശത്തും ലോഭമില്ല. മറിച്ചു, അതു ആരംഭം മുത ൽക്കേ ലോകത്തിന്നു മുഴവനുമായിട്ടുള്ളതത്രെ.

#### ധർമ്മാധർമ്മകാലചക്രങ്ങൾ

തിരുനബിയുടെ പ്രവാചകത്വത്തിന്റെ മറോരു ദൃഷ്യാന്തം ഇതാകുന്നു: സകല നബിമാരുടെയും ഗ്രന്ഥ ങങളിൽനിന്നും അതുപോലെതന്നെ വിശുദ്ധഖുർആ നിൽനിന്നും മനസ്സിലാകുന്നത് ആദം മുതൽ അവ സാനംവരെ ലോകത്തിൻെ വയസ്സ് ഏഴായിരം കൊല്ലം ആണെന്നു അല്ലാഹ കണക്കാക്കീട്ടുണ്ട് എന്ന

ത്രെ. സന്മാഗ്ഗത്തിന്റെയും ദുർമ്മാർഗ്ഗത്തിന്റെയും പ്രാ ബല്യത്തിന്നു" ആയിരം കൊല്ലം വീതമുള്ള കാ ലചക്രം നിണ്ണയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതായത്, സൻ മാഗ്ഗത്തിന്നു പ്രഭാവം ലഭിക്കുന്ന ഒരു കാലഘട്ടം; അധ ർമ്മത്തിന്റെയും വഴികേടിന്റെയും പ്രാബല്യമുള്ള മറെറാ രു കാലഘട്ടം. ഞാൻ വിവരിച്ചിട്ടുള്ളതുപോലെ ഇവ രണ്ടും ദൈവീകഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ സഹസ്രവർഷങ്ങഠം\* വീ തമുള്ള കാലചക്രങ്ങളായി വിജോക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ആ ളും 'ഹിദായ'ത്തിൻെ അഥവാ, സന്മാഗ്ഗപ്രഭാവത്തി ൻെറ കാലചക്രമാണ". അതിൽ ബിംബാരാധനയുടെ യാതൊരു ലക്ഷണവും ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. ഈ ആയിരം കൊല്ലം അവസാനിച്ചതോടെ രണ്ടാമത്തെ സഹസ്രാബ്യ ചക്രം ആരംഭിക്കുകയായി. അപ്പോരം പലതരത്തിലു ള്ള ബ്യംബായാനധയളം ഹിഷുട്വനീജയളം (,ര്വശ്യം,) പ്രബലപ്പെടുന്നു. അതോടെ എല്ലായിടങ്ങളിലും ബിം ബാരാധന വ്യാപിച്ചു. പിന്നീട്, മൂന്നാമത്തെ സഹ സ്രാബ് കോലഘട്ടത്തിൽ തൗഹീടിൻെറ അടിസ്ഥാനമിട പ്പെടുകയും അല്ലാഹ ഇച്ഛിച്ചതുവരെ ലോകത്ത് തൌഹി **ദ് പരക്കുകയും ചെയ്തു. വീണ്ടും അധാർത്തികതയുടെ അ** തിപ്രസരമുള്ള നാലാം സഹസ്രവർഷചക്രം പ്രത്യക്ഷ ഈ നാലാം സഹസ്രാബ് കോലഘട്ടത്തിലാണ് ബനീ ഇസ്രായിൽ അഹ്ദേയററം വഴിപിഴച്ചത്. മതം അതിൻെ ബീജാവാപത്തോടെതന്നെ ശുഷ്കിച്ച അതിൻെ ജൻമവും ചരമവും കുന്നിച്ച ഒരേ സമയത്ത്തന്നെ സംഭവിച്ച. പിന്നെ, അഞ്ചാമത്തെ ആയിരംകൊല്ലം വന്നു. അത് സൻമാഗ്ഗത്തിൻെ കാ

<sup>\*</sup> Millennium - man (mossy).

ലഘട്ടമായിരുന്നു. ഈ സഹസ്രവർഷചക്രത്തിലാണ് നമ്മുടെ നബിനായകർ (സ) നിയക തനായത്. അല്ലാ <u>െ</u> നബിതിരുമേനി (സ) മുഖേന തൗഹീദ് വീണ്ടും ലോ കത്ത<sup>്</sup> സ്ഥാപിച്ചുംപ്പിച്ചു. ചുരുക്കത്തിൽ, അനാദികാലം തൊട്ട് ഹിദായത്തിന അഥവാ, സൻമാഗ്ഗത്തിന്നായി നി ണ്ണയിക്കപ്പെട്ട സഹസ്രവർഷചക്രത്തിലാണ് നബിനാ യകർ (സ) പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടതെന്നത് തന്നെയാണ് തിരുമേ നി (സ്) നുലാഹവിൽനിന്നുള്ള ആളാണെന്നതിലേക്ക് ഏററവും ശക്തിമത്തായ ഒരു തെളിവ്. ഞാനിത് എ **െർറ സ്വന്തം അഭിപ്രായം ഉന്നയിക്കുന്നതല്ല**. ത്തിൻെറ എല്ലാ ദിവ്യഗ്രന്ഥങ്ങളിൽനിന്നും ഇതാണ് മനസ്സിലാകുന്നത്. ഇതേ തെളിവിൻെ അടിസ്ഥാന വാഗ്ദ അമസീഹാണെ നുള്ള ത്തിൽതന്നെ ഞാൻ എൻെ വാദവും സ്ഥാപിക്കപ്പെടുന്നു. എന്തെന്നാൽ ഈ വിഭജനമനുസരിച്ചു ഈ ആറാം സഹസ്രാബ്ദം അധ ർമ്മത്തിൻെ സഹസ്രാബ്ദമത്രെ. ആ ആയിരം കൊ ല്ലം ഹിജ്റത്തിൻെ മൂന്നാം ശതകപൂത്തിയ്ക്ക്ശേഷ മാണ" ആരംഭിക്കുന്നത". പതിനാലാം നൂററാണ്ടിന്റെ ആരംഭത്തോടെ അതവസാനിക്കുന്നു. ഈ ആറാം സഹ സ്രവർഷത്തിലെ ജനങ്ങഠംക്ക് 'ഫൈജെ അഅ'വജ്' (خیج اورج) \* എന്നു നബി (സ) തിരുമേനി പേരു വച്ചിരിക്കുന്നു. ഏഴാം സഹസ്രാബ്ലചക്രം ഹിദായത്തി ൻെ**റ അഥവാ** സന്മാർഗ്ഗത്തിൻെറതാണ്, അതിലാണ് നാമുള്ളത°. ഇതു അവസാനത്തെ ആയിരമാകുന്നു. ആ കയാൽ, അവസാനകാലത്തിൻെറ ഇമാം ഇതിൻെറ തല യ'ക്കൽതന്നെ ജൻമമെടുക്കണം. ഇതിനാശേഷം ഇമാം ഇല്ല; മസിഹം ഇല്ല; അദ്ദേഹത്തിന്റെ നിഴൽ (ظل)

<sup>\*</sup> വക്രതയുടെ കാലഘട്ടം കലികാലം ... പരി

ആയിട്ടുള്ള ആയ ഒഴികെ. ഈ സഹസ്രാബ്യത്തിൽ ലോ കത്തിന്റെ വയസ്സിന്റെ അന്ത്യം സംഭവിക്കുന്നു. സകല പ്രവാചകന്മാരം ഇതേപററി സാക്ഷ്യം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അല്ലാഹുവിൽനിന്നു മസീഹ്മൗഊദ് എന്നു പറയപ്പെട്ടി ട്ടള്ള ഈ ഇമാം നൂററാണ്ടിലെ മുജദ്ദിദും അവസാനത്തി ലെ സഹസ്രാബൃത്തിലെ മുജ്ജിഭുംതന്നെ. ആദംമുതൽ ആരംഭിക്കുന്ന കാലചക്രത്തിൽ ഈ കാലഘട്ടം സപ്ത സഹസ്രാബ്ദമാണെന്ന കാര്യത്തിൽ കൃസ്സ്യാനികഠംക്കും യ പ്രദികഠംക്കും അഭിപ്രായതക്കമില്ല. സൂറാ 'വൽ അസ്' റി'ന്റെ സംഖ്യയിൽ (അബ്ജദ്) ആദമിന്റെ ചരി ത്രകാലം എനിയ്ക്ക് വെളിപ്പെടുത്തിത്തന്നിട്ടുള്ളതു പ്ര കാരവും നാം ഉരംപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ഈ കാലഘട്ടം ഏഴാം സഹസ്രാബൂമാണെന്നുതന്നെ സ്ഥാപിക്കപ്പെടുന്നു. വാഗ് **ഒത്തമസീഹ**് ഏഴാം സഹസ്രാണ്ട് ഭത്തിന്റെ തുടക്കത്തി ലാണ് പ്രത്യക്ഷപ്പെടുകയെന്നും ആറാം സഹസ്രാബ് ട ത്തിൻെ അന്ത്യത്തിലാണ് ജനിക്ഷകയെന്നുമുള്ള കാര്യ ത്തിൽ എല്ലാ നബിമാരും എകാഭിപ്രായക്കാരായിരുന്നു. എതെന്നാൽ, ആദം എല്ലാവരെക്കാളം ആദ്യത്തെ ആളാ ണെന്നതുപോലെ മസീഹ് എല്ലാവരെക്കാളം അവസാ നത്തെയാളമത്രെ. ആദം ആറാം ദിവസമായ വെള്ളിയാ ഴ്ചയുടെ അവസാനത്തെ യാമത്തിലാണ് ജനിച്ചത്. അല്ലാഹുവിൻെറ ഒരു ഭിവസം ഈ ലോകത്തിൻെറ ആ യിരം കൊല്ലത്തിനു തുല്യമാണ്". ഈ സാദൃശ്യത്തിൽ ടൈവം വാഗ്ദത്തമസീഹിനെ ആറാം സഹസ്രത്തിന്റെ അന്ത്യത്തിൽ ജനിപ്പിച്ചു. അതും ദിവസത്തിൻെറ അവ സാനത്തെ യാമത്തിൽ, അങ്ങനെ ആഭ്യത്തിനും അവസാ നത്തിനും ഒരു സംബന്ധമുണ്ട്. തന്നിമിത്തം, വാഗ്ദ ത്തമസീഹിനെ അല്ലാഹ ആദമിന്റെ തുല്യതയിൽ ജനി

പ്പിച്ചു. ആദം യുഗ്മജനായിരുന്നു. വെള്ളിയാഴ്ച ദി വസമാണ് ജനിച്ചിരുന്നത്. ഇപ്രകാരംതന്നെ മസീഫ മൗളംദ് ആയ ഈ വിനീതനും യഗ്മജനായി ഒരു വെ ള്ളിയാഴ"ച ദിവസം ജനിച്ചു. ജനനം ഇപ്രകാരമായി ആദ്യം ഒരു പെൺകുഞ്ഞ° ജനിച്ചു. അതിനെ തു ടർന്നു ഈ വിനീതന്റെ പിറവിയുണ്ടായി. ഇപ്രകാര മള്ള ജനനം 'ഖത്മെ വിലായ'ത്തിലേക്കാണ് വിരൽ ചൂണ്ടുന്നത്. ചുരുക്കത്തിൽ, ഈ എല്ലാ നബിമാരുടെ യം ഏകകണ്ണമായ പഠാമാണ് ഏഴാം സഹസ്രാബ്ദത്തി ൻെറ തുടക്കത്തിൽ മസീഹ് വരുമെണതു. ഇക്കാരണത്താ ൽ തന്നെയാണം" കഴിഞ്ഞ ചില കൊല്ലങ്ങളിൽ കൃസ്തീയ വിദാറൻമാർക്കിടയിൽ വലിയ ചർച്ചകഠം ഉയന്നത്. അമേരിക്കയിൽ ഇതേ വിഷയകമായി ഒട്ടേറെ പുസ° തകങ്ങരം പ്രസിദ്ധീകരിക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. വാഗ്ദത്തമിശി ഹാ ഇക്കാലത്ത് തന്നെയാണ് പ്രത്യക്ഷനാകേണ്ടതെന്നും എന്തുകൊണ്ട് ഇനിയം വെളിപ്പെട്ടില്ല എന്നുമുള്ള പ്രശ്ന ത്തിൻെ അടിസ്ഥാനത്തിലാണിത്. സമയം കഴിഞ്ഞു പോയി എന്ന വിലപിച്ചനിലയിൽ ചിലർ മറുപടി നൽകുകയുണ്ടായി. ചർച്ചിനെ തന്നെ മശിഹായുടെ പ്ര തിനിധിയായി കരുതണമെന്ന് ചിലർ അഭിപ്രായപ്പെട്ടു: ഏതായാലും നബിമാർക്ക് നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ട സഹസ്രാ ബ'ടചക്രത്തിൽതന്നെയാണ' ഞാനും വെളിപ്പെട്ടതെന്നതു എൻെറ സത്യത്തിലേക്കുള്ള ഒരു ദൃഷ്ടാന്തമാകുന്നു. മ റെറാരു തെളിവുമില്ലെങ്കിൽകൂടിയും ഈ ഒരൊററ രെളിവം തന്നെ ഉഴജാലമായിരുന്നു. സത്യാനോഷികളായിട്ടുള്ളവ പ്പ് ഇതുതന്നെ മതിയായ ദൃഷ്ടാന്തമായിരുന്നു. അതു നിഷേധ്യമായിത്തീരുന്നുവെങ്കിൽ സകല ദൈവീകഗ്രന്ഥ ങ്ങളും അയഥാർത്ഥമായിത്തീരും. ദൈവീകഗ്രന്യഥങ്ങളെ കുറിച്ച അറിവുള്ളവരും അതിൽ ചിന്തിക്കുന്നവരും ആ

രോ അവർക്ക് പകർവെളിച്ചം പേലുള്ള ദൃഷ്ടാനമാ ണിത്, ഈ തെളിവിനെ നിഷേധിച്ചാൽ അതു സകല നബിമാരെയും നിഷേധിക്കലാകം, സകല കണക്കുക ളം താറുമാറായിത്തീരുകയും ചെയ്യും, ദൈവീകമായ വിജേനത്തിന്റെ തുന്നിക്കെട്ട് അഴിഞ്ഞുപോകുന്നതു മാകുന്നു.

#### ഖിയാമത്ത്നാൾ

ചിലർ കരുതുന്നതുപോലെ ഖിയാമത്തിനെ കുറി ച്ച ആക്യം അറിയില്ല എന്നത് ശരിയല്ല. അങ്ങനെ യാണെങ്കിൽ ആദം മുതൽ അവസാനം വരെ ഏഴായിരം കൊല്ലം എന്നു നിണ്ണയിച്ചതെങ്ങനെ? ദൈവീക ഗ്രന്ഥ ങ്ങളിൽ ശരിയായ നിലയിൽ ചിന്തിച്ചിട്ടില്ലാത്തവരാ ണിവർ. ഇത് ഞാനിന്ത കണക്കുകൂട്ടി നിണ്ണയിച്ചതൊ നമ്മല്ലലോ. പണ്ടുപണ്ടേ ഗ്രന്ഥാനുസാരികളായ പണ്ഡി ഗവേഷകർ ഖണ്ഡിതമായി പറഞ്ഞുവന്നിട്ടുള്ളതാണിത്. യമ്പ്രദ പണ്ഡിതന്മായം ഇത്രതന്നെ വിശ്വസിച്ചപോന്നി ടൂണ്ട്. ആദംതൊട്ട് അവസാനകാലംവരെയുള്ള വയ സ്ത്ര് ഏഴായിരം ആണെന്നു വിശുദ്ധഖുർആനിൽനിന്നും വ്യക്തമായി വെളിപ്പെടുന്നു. സകല പൂർവ്വീകഗ്രന്ഥ

## ان يوما عند ربك كالف سننه ميما تعدون

എന്ന ഖുർആൻ ആയത്തിൽനിന്നും ഇതുതന്നെയാണ് വൃക്തമാകുന്നത്. എല്ലാ നബിമാരും തുറന്നനിലയിൽ ഇതേ വിവരം നമുക്ക് നൽകിപ്പോകന്നു. ഞാനിപ്പോടാ വി വരിച്ചതുപോലെ സൂറ: 'വൽ അസ്'റിൻെറ അബ്ജേട് അനുസരിച്ചുള്ള സംഖൃയിൽനിന്ത് വൃക്തമായി മനസ്സി ലാകുന്നത് തിരുന്നി (സ) ആദംമുതൽക്കുള്ള അഞ്ചാം സഹസ്രാബ്ദത്തിൽ ആണ് വെളിപ്പെട്ടിരുന്നത് എന്ന ത്രെ. ഈ കണക്ക്പ്രകാരം നാം ഉയപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ഈ കാലം ആറാം സഹസ്റാബ്ദംതന്നെ. അല്ലാഹ അവൻറെ വഹ്യ്മുമേന നമുക്ക് വെളിപ്പെടുത്തിത്തന്നിട്ടുള്ള കാര്യം നമുക്ക് നിഷേധിക്കാൻ പററില്ല. ദൈവത്തിൻെറ പരിശ്യദ്ധരായ പ്രാചകന്മാരുടെ ഏകകണ്യമായ വാചകം നിരാകരിക്കാനും നമുക്ക് പററില്ല. ഇപ്പകാരം തെളിവു കയ നിലവിലിരിക്കെ സംശയമെന്യേ ഹദീസുകളം വിശ്രദ്ധഖുർആനും അനുസരിച്ചു ഇത അന്ത്യകാലം ആകുന്നു എന്നിരിക്കെ, ഇത്ര അവസാനത്തെ ആയിരം ആണെന്നതിൽ സംശമെതിരിക്കുന്നു.

പിന്നെ, ഖിയാമത്ത°നാളിനെപററി ആക്ടും അ റിവില്ല എന്നു പറഞ്ഞതിൻെറ അത്ഥം യാതൊരു കാര ണവശാലും അറിവുണ്ടാവുകയില്ല എന്നല്ല, അങ്ങിനെയാ ണെങ്കിൽ 'ഖിയാമത്തിൻെ അലാമത്തുകരം' അഥവാ അവസാനകാലത്തിന്റെ അടയാളങ്ങരം വിശുദ്ധഖൂർ ആനിലും സഹീഹായ ഹദീസുകളിലും ഉള്ളതു സ്ഥീകാര്യ മായിരിക്കുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ, ഖിയാമത്തിന്റെ അ ടുപ്പത്തെപററി അതുമുഖേനയും ഒരു അറിവ" ലഭിക്കുന്ന **പൂരിയിൽ ധാരാളം കനാലുക**യ ഏർപ്പെടുത്ത പ്രസിദ്ധീക പ്പെടുമെന്നും പുസ്തകങ്ങ ധാനാളം രിക്കപ്പെടുമെന്നും ... ഇതിൽ പത്രങ്ങളും ഉരംപ്പെടുന്നുണ്ട് ... നിരുപയോഗയോഗ്യമായി ഉപേക്ഷിക്കപ്പെ ടുമെന്നും വിശുദ്ധഖുർആനിൽ എഴുതപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്.

ഈ കാരണങ്ങളെല്ലാം നമ്മുടെ കാലത്ത് പൂത്തിയാ യിക്കഴിഞ്ഞതായും നാം കാണുന്നു. ഒട്ടകങ്ങളുടെ സ്ഥാ നത്ത് റയിൽവെമഖേന വ്യാപാരം ആരംഭിച്ചുകഴിഞ്ഞു. അങ്ങനെ, ഖിയാമത്ത് അട്ടത്തെത്തിയെന്ന നാം മനസ്സി ലാക്കുകയും ചെയ്ത. അല്ലാ<u>ഹ</u> 'ഇഖ'തറബത്തിസ്സാ അത്തു' (വി. ഖുർആൻ 53:2) എന്ന ആയത്ത് മഖേനയും മററു ആയത്തുകളിലൂടെയും ഖിയാമത്തിന്റെ സമീപനത്തെപ ററി നമുക്ക് വിവരം നല്ലിക്കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. 'ഖിയാമ ത്ത"' സംഭവിക്കുന്നതു എല്ലാപ്രകാരത്തിലും മറഞ്ഞുകിട ക്കണമെന്നത് ശരീജ്ഞ്ഞിൻെറ ഉദ്ദേശ്യമല്ല. സകല പ്രവാ ചകന്മാതം അവസാനകാലത്തിന്റെ അടയാളങ്ങരം അറി യിച്ചപോന്നിട്ടണ്ട്. സുവിശേഷങ്ങളിലും ഇതു എഴതപ്പെ ട്ടിരിക്കന്നും എന്നാൽ, ആ പ്രത്യേകസമയത്തെചററി മുഹ ത്തത്തെപററി തൃക്രം അറിവില്ല എന്നാണ് ഉദ്ദേശിക്കപ്പെ ട്ടിട്ടുള്ളത്. ആയിരംകൊല്ലം കഴിയുമ്പോരം കുറച്ച ആററാ ണ്ടുകരം കൂടുതലാക്കുവാൻ അല്ലാഹ കഴിവുള്ളവനാണല്ലോ. കുറക്കൽ ഇതിൽ എണ്ണപ്പെടന്നില്ല. ഗർഭകാലം ചില പ്പോരം എതാനം ദിവസം അധികരിക്കുന്നു. ശിശുക്ക ാ അധികവുംതന്നെ ഒമ്പതുമാസം കഴിഞ്ഞു പത്തദിവ സത്തിനുള്ളിൽ ആണ് ജനിക്കുന്നത് എന്നു എല്ലാവർക്കും അറിയാം. എങ്കിലും എപ്പോഴാണ് പ്രസവവേദന വര ന്നതെന്നു് ആക്കും അറിവില്ലല്ലോ. ഇതേപ്രകാരംതന്നെ ലോകത്തിൻെ അവസാനത്തിന്നു ഇനി ഒരായിരംകൊ ല്ലം ബാക്കിയുണ്ട്.\* ഖിയാമത്ത് സംഭവിക്കുന്ന ആ മ <u>ഫത്തത്തെകുറിച്ചള്ള</u> വിവരം പക്ഷെ ആക്ടം ഇല്ല.

<sup>\*</sup> അടുത്ത പേജിൽ നോക്കകെ...പരി.

ഇമാമത്തിന്നും നബുവ്വത്തിന്നുമുള്ള തെളിവുകളായി അപ്പാഹ ഉന്നയിച്ചിട്ടുള്ള വാദഗതികളെ തള്ളിക്കളയുക യെന്നത് സത്യവിശ്വാസത്തെ നഷ്ടപ്പെടുത്തലാണ്. ഖി സമീപിച്ചിട്ടുള്ളതിലേക്കുള്ള സകല അടയാ യാമത്ത ളങ്ങളും ഒന്നിച്ഛചേന്ത ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ ഒരു മഹാ വി<sub>റ്റ</sub>വത്തിന്നു സാക്ഷ്യം വഹിച്ഛകൊണ്ടിരിക്കുകയാണ്. വിശ്യഭധഖുർആനിൽ ഖിയാമത്തിൻെറ അടയാളങ്ങഠാ വിവരിച്ചിട്ടുള്ളതിൽ ഭൂരിപക്ഷവും വെളിപ്പെട്ടുകഴിഞ്ഞിരി ക്കുന്നു. ഭൂമിയിൽ ധാരാളം കനാലുകരം കീറപ്പെടുമെന്നും ധാരാളം പൂസ്തകങ്ങഠം പ്രസിദ്ധീകരിക്കപ്പെടുമെന്നും കൃഷിയ്ക്കുവേണ്ടി ഭൂമി വളരെയധികം ജനവാസയോഗ്യ മായിത്തീരുമെന്നും മനുഷ്യർതമ്മിൽ ബന്ധപ്പെടുന്നതിന്നു ള്ള വഴികരം തുറക്കപ്പെടുമുന്നും ജനതകളിൽ മതത്തെ മ ൻനിർത്തിയുള്ള ഒച്ചപ്പാടുകളും ആവേശങ്ങളും ഉയരുമെന്നും ഒരു ജനത മറെറാരു ജനതയുടെമേൽ തിരമാലയെന്നോ ണം ചാടിവീഴുമെന്നും, അതേ കാലങ്ങളിൽതന്നെ സ്വ ർഗ്ഗീയമായ കാഹളം ഊതപ്പെടുകയും സ്വർഗ്ഗീയമായ ലക്ഷണങ്ങളുമായി യോജിക്കാത്ത പ്രികൃതക്കാർ ഒഴികെ സകല ജനവിഭാഗങ്ങളും ഒരോ മതത്തിൽ ഒന്നിച്ചുചേരുക യം ചെയ്യുമെന്നും ഖുർആൻ പറയുന്നു.

<sup>\*(</sup>F. Note, p. 24) ഇപ്പറഞ്ഞതിന്റെ അത്ഥം ഭുമിയുടെ വയസ്റ്റ് 7000 കൊല്ലമാണെന്നും ആയിരം കൊല്ലം പുത്തിയായാൽ ഭൂമി ഉയക്കൊള്ളുന്ന ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴവൻ നശിച്ച പോകമെന്നുമല്ല, ഒരു ആഭമിന്റെ കാലചക്രം അവസാനിക്കുന്ന എന്നു മാത്രമാണ്. ഇപ്ര കാര ഭേള എത്രയോ ആഭം ചക്രങ്ങരം കഴിഞ്ഞു കടന്നിട്ടുള്ളതായി ഹസ്രത്ത് ഇബ്ന അറബി(റ) തന്റൊ ദർശനത്തെ അടിസ്ഥാന മാക്കി പ്രസ്കാവിച്ചിട്ടുണ്ട്. —പരി.

#### യഅ്ജൂജ് മഅ്ജൂജ്

വിശുദ്ധഖർആനിൽ എഴതപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഈ വിവരങ്ങ ളെല്ലാം വാഗ്ദത്തമസീഹിൻെറ ആഗമനകാലത്തിലേ യ്ക്കൂ° വിരൽ ചൂണ്ടുന്നു. 'യഅ'ജൂജ' മഅ'ജൂ ജിൻെറ വിവരങ്ങയക്ക് കീഴിൽ ഇതെഴുതീട്ടള്ളതും അതുകൊണ്ടു ത ന്നെയാകുന്നു. ' യഅ'ജൂജ' മഅ'ജൂജ്' (Gog Magog) രണ്ട ജനതകളാണ". അതിനെപററി പൂവ്വികഗ്രന"ഥങ്ങളിലും പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അവർ അജീജ് അതായത് അ ഗ്നികൊണ്ടു പലതും കാട്ടിക്കൂട്ടം എന്നതിനാലാണ് ഈ പേർ അവർക്ക് ലഭിച്ചത്\*\*് ഭൂമിയിൽ അവർക്ക് വലതായ വിജയങ്ങളം ലഭിക്കം. എല്ലാ ഉയരങ്ങളടെ യും ഉടമസ്ഥരായിത്തീരും അവർ. അപ്പോരം അതേകാ ലത്ത<sup>ം</sup>തന്നെ സാഗ്ഗത്ത്നിന്നു വലതായ പരിവത്തനത്തി നുള്ള ഏർപ്പാടുകളം സജ്ജമാകും. സമാധാനത്തിന്റെയും ശാന്തിയുടെയും ദിനം വെളിപ്പെടുമാറാകും. ഭൂമിയിൽനിന്ന പലപല ഖനികളം ഗുപ്പ വസ്കൂക്കളം അക്കാലത്ത് പുറത്ത വരുമെന്നു വിശുദ്ധഖുർആനിൽ എഴതപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ആ നാളുകളിൽ ആകാശത്ത് സൂര്യചവ്രഗ്രഹണങ്ങളുണ്ടാകും. ഭൂമിയിൽ ദ്യോഗ് ധാരാളമായി പടന്നപിടിക്കം. ഒട്ടകം നിഷ്പ്രയോജനമായി ഭവിക്കും. എന്നുവച്ചാൽ, ഒട്ടക ങ്ങളെ നിഷ്പ്രയോജനമാക്കുന്ന മറെറാരു യാത്രായന്ത്രം

<sup>\*</sup> തുതുഴു മതുഴു എന്നു ഖർആനിലും ഗോഗ്മഗോഗ് (Gog-Magog) എന്നു ബൈബിളിലും പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്, അവ സാനകാലത്ത് പ്രത്യക്ഷപ്പെടുകയും പരസ്പരം അഗ്നിവർഷിച്ചു പൊരുതുകയും ചെയ്യുന്ന രണ്ടു ശാക്തികച്ചേരികളാണ്. ഈ എല്ലാ ലക്ഷണങ്ങളും ഇന്നത്തെ ആംഗ്ലോ അമേരിക്കൻ—റഷ്യൻ ശാക്തി കച്ചൂരികളിൽ പുത്തിയായിക്കാണാം.—പരി.

ഉണ്ടാക്കപ്പെടും. അതു ഇപ്പോയ നാം നോക്കിക്കാണുന്നു വല്ലോ. പണ്ടു ഒട്ടകങ്ങയമുഖേന കടത്തിപ്പോന്ന കച്ചവട ചുരക്കുകളെല്ലാം ഇപ്പോയ റയിൽമാഗ്ഗമായി മാറിയിരി ക്കുന്നു. ഹജ്ജ് ചെയ്യുന്നവർ മദീനാ മുനവ്വറയിലേക്ക് ത്യിൽ മാർഗ്ഗം സഞ്ചരിച്ചെത്തുന്ന കാലം സമീപസ്ഥമാ ണ് \*. അന്നാളിൽ ഈ ഹദീസ് പുലരുമാറാകം:

(വലയുത്രാകന്നൽ ഖിലാസ ഫലായുസ്ആ അലൈഹാ –സഹീഹം മുസ്ലിം, കിതാബൽ ഈമാൻ).

ചുരുക്കത്തിൽ, അവസാന നാളകളുടെ ഈ അടയാ ളങ്ങരം എല്ലാം വെളിപ്പെട്ടുകഴിഞ്ഞിരിക്കുമ്പോരം ലോ കത്തിൻെറ കാലചക്രങ്ങളിൽ ഇതു അവസാനത്തെ കാ ലചക്രമാണെന്നു സമാപിക്കപ്പെടുന്നു. ദൈവം ആറു ദി വസങ്ങളെ ഉണ്ടാക്കി. ഓരോ ദിവസവും ആയിരംകൊ ല്രങളാണെന്നു നിശ്ചയിക്കുകയും ചെയ്തു. ഇതനസരിച്ചു ലോകത്തിൻെറ വയസ്സ് ഏഴു ആയിരം ആണെന്നതു ഖുർ ആൻറ ഖണ്ഡിതവചനമാണെന്ന് വൃക്തമായി. ദൈ വം ഒററയാകുന്നു. അതുകൊണ്ടു ഒററയെ അവൻ ഇപ്പു

ന ഇവിടെ ഹിജാസിൽ റയിൽപാത സ്ഥാപിക്കപ്പെടാമെ ന്ന സൂചന മാത്രമാണ് നൽകിയതെങ്കിലും റയിലിടുന്നതു ചില കാരണങ്ങളാൽ വേണ്ടെന്നുവച്ചപ്പോടം ഹസ്റഞ്ഞ് മിർസാസാഹി ബിൻെറ പ്രവചനം ഫലിച്ചില്ലെന്നും, ആ പ്രവചനം പുത്തിയാ ക്കാതിരിക്കാൻ അല്ലാഹ അപ്രകാരം ചെയ്തതാണെന്നും ആണ് മൌ ലവി സനാഉല്ലാ സാഹിബ് കുതുഹലം കൊണ്ടത്! ('മിർസാസാഹിബിൻെറ പരാജയ സാക്ഷ്യങ്ങടാ' നോക്കുക).

എന്നാൽ, ഇവിടെ ഒട്ടകസവാരി ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടുമെന്ന തി അനബിയുടെ പ്രവചനമാണ് പുലന്നതന്നും ഹിജാസിൽ തീവ

പ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു. ഏഴുദിവസം റോയിൽ സൃഷ് ടിച്ചത് പ്രകാരംതന്നെ ഏഴു ആയിരവും ഓറയാകുന്നു. ഈ കാരണങ്ങളാലും ഇതു അവസാനകാലവും ലോകത്തി ൻെ അവസാനത്തെ കാലചക്രവും ആണെന്നും അതി ൻെ തലയ്ക്കൽ ആണ് ദൈവീകഗ്രന്ഥങ്ങരംപ്രകാരം മസീ<u>ഹ</u> വരേണ്ടതെന്നും സ്ഥാപിക്കപ്പെടുന്നു. നവ്വാബ° സിദ്ദ് ഫ്യൂൻ ഖാൻ അൻറ 'ഹുജജൂൽ കിറാമ' എന്ന ഗ്രന്ധത്തിൽ, ഇസ്ലാമിൽ കഴിഞ്ഞുകടന്ന എല്ലാ 'അ ഹൂടിയു സരുന്നുകാരും (കരുന്നു അന്ധനാ ദ്വനിദ്യര നങ്ങളാൽ അനുഗ്രഹിക്കപ്പെട്ടവർ) മഹീഹുമൗഊദിൻെറ കാലം നിശ്ചയിക്കുന്നതിൽ പതിനാലാം നൂററാണ്ടിൻെറ തുടക്കത്തിന്നു അറ്റപ്പുറം കടന്നിട്ടില്ല. ഇപ്പോരം ഇവിടെ വാഗ് ഭത്തമസീഹിനെ ഈ ഉമ്മത്തിൽ – സമുഭായത്തിൽ — നിയോഗിച്ചയച്ചതിന്നുള്ള കാരണം എന്തായിരുന്നെന്നു സ്ഥാഭാവികമായം ചോട്യം ഉൽഭവിക്കന്നുണ്ട്. ഇതിന്ന ള്ള ഉത്തരം ഇതാണം: തിരുരുബി (സ) തന്റെ നുബുവ്വ ത്ത് കാലത്തിൻെ ആഭ്യത്തിലും അവസാനത്തിലുമായി ഹസ്റത്ത് മൂസാനബി (അ) ഒൻറ സദ്യശനായിരിക്ക മെന്നു വിശുദ്ധഖുർആനിൽ വാഗ°ദത്തം ചെയ്യപ്പെട്ടിമി രിക്കുന്നു. ആ സാദൃശ്യത്തിലെ ഒരു വശം പുത്തിയായ ത് തിരുനബിയുടെ കാലം തന്നെയായിരുന്ന ആദ്യത്തെ കാലഘട്ടത്തിൽ ആയിരുന്നു. മറെറാന്നു അവസാനത്തെ

ണ്ടിവരുമെന്നു ഹസ്റത്ത് അഹ്മദ് (അ) പ്രവചിച്ചില്ലെന്നും മന സ്സിലാക്കേണ്ടതാണ്. ഇന്നു ഹജ്ജിന്ന് മക്കുത്തതാൻ റയിൽയാ ത്ര ചെയ്യുന്നില്ലെങ്കിലും വിമാതത്തിലും കാരിലും ആണ് ഹജ്ജാ ജുകഠാ യാത്രചെയ്യുന്നതെന്നും ഒട്ടകങ്ങളെ ഇതിന് ഇപ്പോരാ ഉപ യോഗപ്പെടുത്തുന്നില്ലെന്നും ഉള്ള സത്യത്തിന്റെ നേരെ ഇവർ കണ്ണ ടക്കകയാണ് ചെയ്യുന്നത്!—പരി.

കാലഘട്ടത്തിലും. അങ്ങനെ ആദ്യത്തെ സാദ്യശ്യം ഇ പ്രകാരം പൂർത്തിയായി: എപ്രകാരം ഹസ്റത്ത് മൂസ്റ നബി (അ) ന്റ്റ അല്ലാഹ അവസാനമായി ഫിർഔന്ദം അയാളുടെ സൈന്യത്തിന്നും മേൽ വിജയം നൽകി യോ അപ്രകാരംതന്നെ തിരുന്നുവിയ്ക്കും ഒടുവിൽ അ ബുഹേലിൻെറ്റ അതായതു അക്കാലത്തെ ഫിർഔൻേറ യം അയാളുടെ സൈന്യത്തിൻെറയും മേൽ വിജയം നൽ കുകയും എല്ലാവരെയും നശിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു ഇസ്ലാമിനെ അറബ് ഉപദ്വീപിൽ ഉറപ്പിക്കയുമുണ്ടായി. ഈ ദൈവി കസഹായം മുഖേന

(73:16)\* എന്ന പ്രവചനം പുത്തിയായി.

അവസാനകാലത്ത് ഈ സാദ്ദശ്യം ഇപ്രകാരമാണ് പുലരുന്നത്: മൂസാനബിയുടെ ജനതയുടെ അവസാന കാലത്ത് ജീഹാദിൻെറ എതിരാളിയും മതപരമായ പോരാട്ടത്തിൽ യാതൊരു താൽപര്യവും ഇല്ലാത്ത, ക്ഷമ യം സഹനവുംമാത്രം ഉപദേശിച്ച ആളായിരുന്ന ഒരു നബിയെ നിയോഗിച്ചു. ബനീ ഇസ്രായീലിൻെറ ധാർ മ്മികത വളരെയേറെ മോശമാവുകയും അവരുടെ ചലന ങ്ങളിൽ വളരെയേറെ വൈരുദ്ധ്യങ്ങരം പ്രകടമാകുകയും ചെയ്തപ്പോരം അവരുടെ രാജത്വങ്ങരം അസൂമിച്ച തുടങ്ങുകയും ചെയ്തിരുന്നു. അവർ റോമാഭരണത്തിങ്കീഴിലായി. ഹസ്രത്ത് മൂസാനബിയുടെശേഷം 14 ശുറവാണ്ടു കൃത്യം പൂർത്തിയായപ്പോഴാണ് അദ്രേഹം വെളിപ്പെട്ടത്.

<sup>\* &#</sup>x27;'ഫിർ ഔൻറ അട്ടക്കലേയ്ക്ക് നാം ഒരു ദൂതനെ അയച്ചതു പോലെ നിങ്ങാംക്ക് സാക്ഷിയായി നിങ്ങളിലേയ്ക്ക് ഒരു ദൂതനെ നാം അയച്ചിരിക്കുന്നു''

അദ്ദേഹത്തിൽ ഇസ്രായിലി അബ്യൂത്ത് പരമ്പര അവ സാനിക്കയും ചെയ്തിട്ടുള്ളയിരുത്ത്: അദ്ദേഹം ഇസ്രാ യീലിന് അബ്യൂത്തിൻെറ അവസാനത്തെ ഇഷ്ടിക ആയി രുന്നു. ഇപ്രകാരംതന്നെ നബി (സ) തിരുമേനിയുടെ അവസാനകാലത്ത് മസീഹിബ് നമർയമിൻെറ വണ്ണത്തി ത്തിലും ഗുണത്തിലും ഈയുള്ളവനെ നിയോഗിച്ചു. എൻെറ കാലത്ത് ജിഹാദിനെ മാററിവക്കുകയും ചെയ്തു. മയ്യിംകളുടെ ആന്തരീയസ്ഥിതി യഹ്ദ്ദികളുടെമാതിരി വഷളായിത്തീരുകയും ആത്മീയത് അവരിൽനിന്നും അപ്ര ത്യക്ഷമാകുകയും ആചാരവും ബാഹ്യപ്രകടനങ്ങളുംമാത്രം അവശേഷിക്ക്കയും ചെയ്തിരുന്നു. ഇവയെകുറിച്ചെല്ലാം വിശുദ്ധഖുർആൻ മുമ്പേതന്നെ സൂചന നൽകിക്കഴി ഞ്ഞിരുന്നതാണ്. അവസാനകാലത്തെ മുസ്ലിംകളെപററി ഒരിടത്ത്വ അതു യഹ്യൂദികളെകുറിച്ചു ഉപയോഗിച്ചിരുന്നു

## فينظر كيف تعلمون (الاعراف)

(അപ്പോയ നിങ്ങയ എങ്ങനെ പ്രവർത്തിക്കുന്നു എന്നു നോക്കിപ്പാർക്കാൻ\_7; 130)

ഇതിന്റെ അത്ഥം ഇതാണ്: നിങ്ങയക്ക് ഖിലാ ഫത്തം രാജതവും നൽകം. എങ്കിലും, അവസാനകാല ത്ത് നിങ്ങളുടെ ദർവൃത്തികയ കാരണം ആ രാജത്വം നിങ്ങളിൽനിന്നും പിടിച്ചുപാറും, യമൂളികളിൽനിന്ന്പി ടിച്ച്പാറിയതുപോലെ. ഇതിനുപുറമെ, 'സൂറത്തുന്നൂറി'ൽ പറഞ്ഞപ്രകാരം ബനീഇസ്രായീലിൽ ഖലീഫമാർ കഴി പറഞ്ഞപ്രകാരം ബനീഇസ്രായീലിൽ ഖലീഫമാർ ഇത മ്മത്തിലെ ഖലീഫമാരിലം സംഭവിക്കും. ഇസ്രായീലി ഖലീഹമാരിൽ വാളെടുത്തിട്ടില്ലാത്ത, ജിഹാദ് ചെയ്യാ ത്ത ഖലീഹമാർ ഉണ്ടായിരുന്നു. ഈ ഉമ്മത്തിലും ഇതേ പ്രകാരത്തിലുള്ള വാഗ്ദത്തമസീഹിനെ നൽകി. നോക്കു ക ഖുർആൻ പറയുന്നു:

ഈ ആയത്തിൽ,

## كا استخلف الذين من قبله-م

എന്ന വചനം പ്രത്യേകം ചിന്താർഹമാണ്. എതെന്നാൽ, മഹമ്മദ് ഖിലാഫത്തിന്റെ അന്ത്യത്തിൽ ഹസ്രത്ത് മസാനബിസ്റ്റ് ശേഷം പതിനാലാം നൂററാണ്ടിൻെറ ആരം തേതിൽ ഹസ്രത്ത് ഈസായെപോലുള്ള ഒരു നബിയെയാണ് നിയോഗിച്ചത്. അഭ്യഹമാകളെ യുദ്ധമോ ജിഹാദോ നടത്ത്വട്ടില്ല. ആകയാൽ മഹമ്മദ് പരമ്പര യിലെ അവസാനത്തെ ഖലീഫയും ഇതേപ്രകാരത്തിലുള്ള ഇതേ സ്വരേവപ്രകൃതികളുള്ള ആളായിരിക്കണമെന്ന് പരുന്നു:

## മുസ്ലിംകൾ യഹൂദികളോട് സദൃശർ

ഇപ്രകാരംതന്നെ 'സഹീഹാ'യ ഹദീസുകളിലും അവസാനകാലത്തെ അധികഭാഗം മസ്റ്റിംകളം യഹുദ്വ കളോടു സാദൃശ്യം പലർത്തുന്നവരായിരിക്കമെന്നും പറ യപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. സൂറ ഫാതിഹായിലും ഇതിലേയ്ക്ക് തന്നെയാണ് സൂചന നൽകുന്നത്. എന്തെന്നാൽ, 'ഹസ്ര അത് ഈസാ(അ) ൻെറ കാലത്തുണ്ടായിരുന്നവരായ യമ്മ് ഭികളെപ്പോലെ ആവുന്നതിൽനിന്ന ഓ, ദൈവമേ നമ്മെ രക്ഷിക്കേണമേ' എന്ന പ്രാത്ഥന പഠിപ്പിച്ച തന്നിരിക്കു ന്നു. അവരുടെമേൽ അല്ലാഹുവിൻെറ ക്രോധം ഈ ലോ കത്ത്തന്നെ ഇറങ്ങിയിട്ടണ്ടായിരുന്നു. അല്ലാഹു ഏതെ കിലും ജനതയ്ക്ക് ഏതെങ്കിലും കൽപന നൽകുമ്പോ രം അല്ലേങ്കിൽ അവർക്ക് ഏതെങ്കിലും പ്രാത്ഥന പഠി പ്രിക്കുമ്പോരം അവരിൽ ചിലർ അത്തരം വിരോധിക്ക പ്രെട്ട കുററകൃത്യങ്ങരം ചെയ്യുന്നവരായിത്തിരുമെന്നും ആ

## غير المفضرب عليهم

എന്നു' പറഞ്ഞതിന്റെ അർത്ഥം മൂസവി ഉമ്മ ത്തിൻെ അവസാനകാലത്ത് അതായതു ഈസാമസീ ഹിൻെ കാലത്ത് ഹസ്റത്ത് മസീഹിനെ കൈകൊ ള്ളാത്തതുകാരണം ദൈവീകക്രോധത്തിന്നു അവർ ഇരയാ യി തീന്റിരുന്നു ആകയാൽ, ഈ ആയത്തിൽ മേൽ സു ന്നത്ത് പ്രകാരം, ഉമ്മത്തെ മുഹമ്പദിയ്യയുടെ അവസാന കാലത്തം ഈ ഉത്തതിലും വാഗ്ദത്തമസീഹ് പ്രത്യക്ഷ പ്പെടുന്നതാണ്. മൂസ്ലിംകളായവർ അദ്ദേഹത്തെ എതി ത്തുകൊണ്ടു മസീഹിൻെറ കാലത്തുണ്ടായിരുന്ന ആ പൂർ വ് യൂപ്രദികളോടുള്ള സാദൃശ്യം പുലത്തുന്നതാണ്. രാനുള്ള മസീഹ് ഇതേ ഉമ്മത്തിൽഉള്ള ആളായിരുന്നെ ക്രിൽ ഹദീസുകളിൽ അദ്ദേഹത്തിന്നു ഈസാ എന്ന പേർ എന്തിനു വച്ച എന്ന ആക്ഷേപത്തിന്നു സ്ഥാനമില്ല. ചി ലക്ക് മററുചിലരുടെ പേരുകഠം നൽകന്നു എന്നുള്ളതാണ് ടൈവത്തിൻെറ രീതി എന്നു സംഭവം തെളിയിച്ചുകാട്ടുന്നു. അബുജഹലിൻെ പേർ ഫിർഔൻ എന്നം ഹസ്രത്ത് നുഹിൻെ പേർ ആദം രണ്ടാമൻ എന്നും ഹദീസുകളിൽ

പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതുപോലെ യോഹന്നാൻെറ പേർ ഏലിയാ എന്നും ഇപ്രകാരംതന്നെ പറയപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്, ഈ ദൈ വീക രീതിയെ ആരും നിഷേധിക്കുന്നില്ല. വരുവാനിരു ന്ന മസീഹിന്നു ആദ്യത്തെ മസീഹിനോടുള്ള ഒരു സാദ്ദ ശ്യം ആദ്യത്തെ മസീഹ് അതായത് ഹസ്റത്ത് ഈ സാ (അ) ഹസ്റത്ത് മൂസായുടെ കാലംകഴിഞ്ഞു പതിനാ ലം `നുററാണ്ട പൂത്തിയായപ്പോടം ആണം പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ട ത് എന്നതുപോലെതന്നെ അവസാനത്തെ മസീഹ തി രുനബി (സ) ന്ന ശേഷം പതിനാലാം നൂററാണ്ടിൽ പ്ര ത്യക്ഷപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം തന്നെ ഇന്ത്യയിൽ ഇ സ്ലാമിക രാജാധികാരം നഷ്ടപ്പെട്ടകൊണ്ടിരുന്നത് ഇംഗ്ലീഷഭരണാധികാരം ശക്തിപ്രാപിച്ചു തുടങ്ങിയതുമായ കാലത്തായിരുന്നു മസീഹ് വെളിപ്പെട്ടത്. ഇസ്രായി ലി സാമ്രാജ്യം തകർച്ചയിലാകയും യഹൂദർ റോമാസാ മ്രാജ്യത്തിൻെറ കീഴിലാകയും ചെയ്ത കാലവുമായിരുന്നു അത്. ഈ ഉമ്മത്തിന്നുള്ള വാഗ്ദത്തമസീഹിന്നു ഈസാ നബിയോട് മറെറാത സാദൃശ്യം കൂടിയുണ്ട് ഈസാ (അ) പൂണ്ണനിലയിൽ ബനീ ഇസ്റായീലിൽപെട്ട ആ ളായിരുന്നില്ല. മാതാവുമഖേനയാണം അദ്ദേഹം ഇസ്രാ യീല്യനെന്നു അറിയപ്പെട്ടിരുന്നത്. ഇതേപ്രകരംതുന്നെ ഈ വിനീതൻെറ പ്രചിതാമഹികളിൽ ചിലർ സാദാ ത്ത് മാരാണെങ്കിലും പിതാവ് സയ്യിഭ് വംശജനല്ല. ഈ സാനബിയെ (അ) സംബന്ധിച്ചേടത്തോളം അദ്ദേഹത്തി ന്ന ഒരു ഇസ്റായീല്യനം പിതാവല്ലാതിരിക്കണം എ ന്നതാണ് ദൈവം ഇഷ്ടപ്പെട്ടത്. ബനീ ഇസ്റായീ ല്യരുടെ പാപാധിക്യംനിമിത്തം ദൈവം അവരോട് ക ടുത്ത നിലയിൽ ക്രുദ്ധിച്ചിരുന്നു. എന്നതിനാൽ അവ ർക്കൊരു താക്കീതെന്നോണം അവരിൽപെട്ട ഒരു കുട്ടി

യെ പിതാവിൻെ ബന്ധമില്ലാത്തനിലയിൽ മാതാവിൽ ധ്യവം മാത്രമായി അല്ലാത് ജധ്യിപ്പിച്ചുകൊണ്ട് ഇസ്രായി ലി സത്തയുടെ രണ്ടു ഭാഗങ്ങളിൽ ഒരു ഭാഗംമാത്രം മസി ഹിൽ നിലനിന്നു എന്നു വരുമാറ് അവർക്കൊരു ദൃഷ് ടാന്തം കാണിച്ചകൊടുത്തു എന്നതത്രെ ഇതിൻെറ രഹസ്യം. വരുവാനുള്ള നബിയിൽ ഇതും \* (ഈ ഭാഗവം പപരി) ഉ ണ്ടായിരിക്കില്ല എന്നതിലേക്കുള്ള ഒരു സൂചനയായിരു ന്നു ഇത്. ആകയാൽ, ലോകം അവസാനിക്കുകയാൽ, എൻെ ഈ ജനനത്തിലും ഒരു സൂചന അടങ്ങിയിരി അതിതാണ്: ഖിയാമത്ത് അട്ടത്തിരിക്കയാൽ ഖിലിഫത്തിനെ സംബനധിച്ചിടത്തോളം അതതന്നെ ഖുറൈശി വ∙ശത്തിനുള്ള എല്ലാ വാഗ്ദാനങ്ങളെയും അ വസാനിപ്പിക്കുന്നതാണ്. ചുരുക്കത്തിൽ, മൂസവീ \_ മ ഹമ്മദീ സാദ്ദശ്യങ്ങളെ പൂർത്തിയാക്കുന്നതിന്നു ഈ ലാ നിബ്ബാത്രമേട്ടോം ഇടി വെളിപ്പെടുന്ന ഒരു വാഗ്ദ ത്ത്മസീഹിൻെറ ആവശ്യമണ്ടായിരുന്നു. ഇസ്ലാമി പര മ്പര മൂസാ(അ) ഒൻറ സട്ടശപ്യവ്യാനിൽ ആരംഭിക്കുകയും ആ പാരമ്പര്യം ഈസാ (അ)ൻെ സദ്ദശപ്യത്ഷനിൽ അ വസാനിക്കയും അന്ത്യത്തിന് ആദ്യത്തിനോടുള്ള സാമ്യം പുലരുകയും ചെസ്റ്റേഞ്ഞ" ആവശ്യമായിരുന്നു. ഇതും എൻെ സത്യത്തിലേയ കളേള ഒരു തെളി വ' ആകുന്നു. എന്നാൽ, ടൈവഭയത്തോടെ ചിന്തിക്കുന്ന വർക്ക് മാത്രം!

<sup>\*</sup> ഇവിടെ And that the next prophet would be from a totally different nation എന്ന വിശദീകരണാത്ഥമാണ് മാലവി മുടെയുലി സാംഗിബ് എം. എ. എൽ. എൽ. ബി. തള്ളിയ ചെയ്യിരിക്കുന്നത്. Review of Religions 1904 നവസർ ലക്കം നോക്കോ. —പരി

#### വാഗ്ദത്തമസീഹിൻെറ കാലം

അല്ലാഹ ഇക്കാലത്തെ മസ്റ്റിംകളിൽ കാരുണ്യം ചൊ രിയമാറാകട്ടെ. അവരിലധികംപേരും വിശ്വാസപരമാ യ കാര്യങ്ങളിൽ അശ്രമത്തിന്റെയും അനീതിയുടെയും പ രിധി വിട്ടിരിക്കുന്നു. വിശുദ്ധഖുർആനിൽ ഈസാന ബി (അ) മരിച്ചപോയിരിക്കന്നു എന്നു അവർ വായി എന്നാലവർ ഈസാനബി (അ) ജീവിച്ചിരിക്ക ന്നതായിട്ടാണ് വിശ്വസിക്കുന്നത്. വിശുദ്ധഖുര്ആന് സുറ 'നുറി'ൽ, വരവാനുള്ള സകല ഖലീഹമാരം ഈ ഉമ്മത്തിൽനിന്നായിരിക്കരന്നു വായിക്കുന്നു. എന്നാല വർ ഈസാനബിയെ ആകാശത്തിൽനിന്ന അവതരിപ്പി ക്കുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. ഈ ഉമ്മത്തിൽവരുന്ന ഈസാ നബി (അ) ഈ ഉമ്മത്തിൽനിന്നുള്ള ആളായിരിക്കുമന്നു സഹീഹ് ബുഖാരിയിലും സഹീഹ് മസ്റ്റിമിലും അവർ വായിക്കുന്നു. എന്നാലവർ ഇസ്റായിലുനായ ഈസായെ കാത്തിരിക്കയാണ് ചെയ്യുന്നത്. ഈസാനബി (അ്) വീ ണ്ടും വരികയില്ലെന്നും വിശുദ്ധഖുർആനിൽ അവർ വായി ക്കുന്നു. ഈസാനബി(അ)വീണ്ടം ഈ ലോകത്ത് വരികയി പ്രെന്നുള്ള അറിവുണ്ടായിട്ടും അദ്ദേഹത്തെ വീണ്ടും ഒനിയാ വിൽ കൊണ്ടുവരാനാണ് അവർ ആഗ്രഹിക്കുന്നത്. ഇതി ന്നുപുറമെ ഇസ്റ്റാമികവാദം മുഴക്കിക്കൊണ്ടുതന്നെ ഈസാ (ഷം) ജഗ്നദേസമേയാടെ ആകാറായമുപ്പേകം, ഉന്നുമെല്പെട്ട വെന്നു പറയുന്നു. എന്നാൽ, എന്തിനയർത്തി എന്ന ചോദ്യ ത്തിന്നു അവർ ഉത്തരം പറയുന്നില്ല. യഹൃദരുമായുള്ള തര്ം ആത്രീയമായ ഉയർത്തലിൻെ കാര്യത്തിൽ മാ ത്രമായിരുന്നു. കുരിശിൽവച്ചു മരിച്ചതിനാൽ സത്യവി ശ്വാസികളുടെ മാതിരി ഈസാ (അ)ൻെ ആത്യമാവ് ആ കാശത്തിലേക്ക് എടുത്തകൊള്ളപ്പെട്ടില്ല എന്നാണ് അവ ർ വിശ്വസിക്കുന്നത്, എന്തെന്നാൽ, കുരിശിൽ കൊല്ല പ്പെടുന്നവൻ ശപിക്കപ്പെട്ടവനാണ്. എന്നുവച്ചാൽ, ശ പിക്കപ്പെട്ട ഒരാളടെ ആത്മാവ് സാഗ്ഗത്തിൽ ടൈവത്തി രൻറ അടുക്കുലേയ ക്കെ ഉയർത്തപ്പെടുന്നതല്ല. ഇക്കാര്യ ത്തിൽ മാത്രമാണ' ഖുർആൻ തീരുമാനം കൽപിക്കേണ്ട തുണ്ടായിരുന്നുള്ളു. വിശുദ്ധഖുർആൻെറ വാദം അതു യ <u>ഏദി നസാറാക്കളുടെ തെറാുകളെ വെളിറ്റെ ട്രത്ത</u>ന്ന എ ന്നും അവരുടെ തർക്കങ്ങഠാക്ക് തീരുമാനമുണ്ടാക്കുന്നു എ ന്നുമത്രെ. യൂള്ളതുടെ വാദം ഈസാമസീഹ് സത്യവി ശ്വാസികളുടെ കൂട്ടത്തിൽപ്പെട്ട ആളല്ല എന്നും അദ്ദേഹത്തി ന്നു തോക്ഷം ലഭിച്ചിട്ടില്ല എന്നും അദ്ദേഹത്തിന്റെ ആ ത്മാവ് ഒദവത്തിലേക്ക് ഉയർത്തപ്പെട്ടിട്ടില്ല എന്നമത്രെ. ചുന്ദക്കത്തിൽ, തീരുമാനിക്കപ്പെടേണ്ട ഒരു പ്രശ്നം ഈ സാ മസീഹ് സത്യവിശ്വാസിയം ദൈവത്തിൻെ സത്യ പ്രവാചകനും ആണോ അല്ലയോ എന്നതാണ്. അദ്ദേഹ ത്തിൻെ ആത്മാവ് മുഅ്മിനീങ്ങളെപോലെ ദൈവ ത്തിലേക്ക് ഉയർത്തപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടോ ഇല്ലേ എന്നതായിരുന്നു പ്രശ്നം. ഇതുതന്നെയാണ് ഖുർആൻ തീരുമാനമുണ്ടാ ക്കേണ്ടിയിരുന്ന കാര്യം.

## بل رفعه الله أليه

(എന്നാൽ അല്ലാഹ അദ്ദേഹത്തെ അവങ്കലേക്ക് ഉയർത്തി) എന്നതിൻെറ അത്ഥം അല്ലാഹ ഹസ്റ്റത്ത് ഈസായെ ജ ഡദേഹത്തോടുകൂടി രണ്ടാം ആകാശത്തേശ് ക്ക് ഉയർത്തി എന്നാണെങ്കിൽ ഈ പ്രവത്തനംകൊണ്ട് പ്രസ്തത്തക്കത്തി ന്നു പരിഹാരം എങ്ങനെയുണ്ടായി? ദൈവം ഈ തക്കത്തി ൻെറ അടിസ്ഥാനപ്രശ്നം മനസ്സിലാക്കുകതന്നെ ചെയ്തി ട്രില്ലെന്നാണോ? യഹ്മദികളുടെ അവകാശവാദവുമായി യാ തൊരു ബന്ധവുമില്ലാത്ത ത്രീരുമാനം ദൈവം പ്രഖ്യാപി കൈയാണോ ഉണ്ടായത്? ഈസായുടെ ഉയർത്തപ്പെടൽ അല്ലാഹുവിലേക്ക് ആണ് എന്നു ആയത്തിൽ വൃക്ത മായി പറയുന്നു. മഹത്വവാനും പ്രതാപവാനുമായ അ ല്ലാഹു രണ്ടാം ആകാശത്തിൽ കുത്തിയിരികയാണോ? മോക്ഷത്തിന്നു, സത്യവിശ്വാസത്തിന്നു ജഡശരീരത്തോടെ ഉയത്തപ്പെടേണ്ടത് ഒരവശ്യോപാധിയായിരുന്നുവോ?

## بل رفعه الله اليه

എന്ന ആയത്തിൽ ആകാശത്തെപററി പരാമർശിച്ചി ട്ടേ ഇല്ല! ഈ ആയത്തിൽ ദൈവം മസീഹിനെ ത ന്റെ അടുക്കുലേക്ക് ഉയർത്തി എന്നുമാത്രമെ പറഞ്ഞി ളുള്ളു. ഹസ<sup>ം</sup>റത്ത<sup>ം</sup> ഇബ്രാഹിം (അ) നെയും ഹസ്റത്ത് ഇസ്ഹാഖ്, ഹുസ്റത്ത് യാക്കൂബ്, ഹുസ്റത്ത് മു സാ എന്നിവരെയും ഹസ്ററത്ത് റസൂൽകരീം (സ്) തിരുമേനിയെയും നഊദുബില്ലാഹ് വെറെ വല്ലേടത്തു മാണോ ഉയത്തികൊണ്ടപോയിരുന്നത്? അല്ലാഹുവിൻെറ അടുക്കലേക്ക് അല്ലേ? എന്നു ഇവർ വ്യക്തമാക്കിത്തരേണ്ട താകുന്നു. ഞാൻ ഇവിടെ ഉദവിച്ചപറയുന്നു, ഈ ആയ ത്തിനെ മസീഹുമായി പ്രത്യേകപ്പെടുത്തുന്നത**് അ**തായത്ര من എന്നതിനെ ഈസാനബിക്ക് മാത്രമുള്ള ഒരനഭവമായി പ്രത്യേകപ്പെടുത്തുന്നതും മററു നബി മാരെ ഇതിൽനിന്നു പുറത്തു നിറുത്തുന്നതും 'കഫം'റ്'' ആയ പ്രസ്താവനയാക്യന്നും. ഇതിനേക്കാരാ വലിയ മ റെറാരു 'കഫ°റ'' ഉണ്ടാകയില്ല. എന്തെന്നാൽ, അത്ത രം അത്ഥങ്ങരം നൽകി ഹസ്യാത്ത് ഈസായെ മററു ന ബിമാരിൽനിന്നു പ്രത്യേകപ്പെടുത്തുന്ന കാര്യത്തിൽ സക ല നബിമാരുടെയും 'റഫ'അ'' (ഉയർത്തപ്പെടൽ) കൊണ്ടു മറുപടി നൽകപ്പെട്ടകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ, തിരു നബി(സ) മിഅ'റാജിൽനിന്നു തിരിച്ചവനും അദ്ദേഹ അവരുടെ ആക്ഷേപത്തിനും മറുപടിയും മാത്രമായിട്ടുള്ള അവരുടെ ആക്ഷേപത്തിനും മറുപടിയും മാത്രമായിട്ടുള്ള തായിരുന്നു. അപ്പെട്ടിൽ ഈ ഉയർത്തൽ സകല അമ്പി നബിമാർക്കുള്ള താക്കീതും ഉയർത്തൽ സകല അമ്പി താരിരുന്നു. അപ്പെടിൽ ഈ ഉയർത്തൽ സകല അമ്പി താരിരുന്നു. അപ്പെടിൽ ഈ ഉയർത്തൽ സകല അവി താര്യത്തിനുശേഷം എല്ലാ ഓരോ മൂങ്ങ്മിരും ഉയർത്ത പ്രെട്ടുന്നു.

ഖുർആനിൽ

مذا ذكر وإن للطقين لحسن مآب جنت عدن مفتحة لهم الابواب

''ഇതൊരു മുന്നറിയിപ്പ്'. സാത്വികർക്ക് നിശ്ചയമായും മഹത്തരമായ പിൽമടക്കുണ്ടാകം. ശാശ്വതമായ പൂന്തോ ട്ടം; വാതിലുകളെല്ലംം അവർക്കായി തുറക്കപ്പെട്ടനില യിൽ'' (38: 51) എന്ന ആയഞ്ഞിൽ ഈ 'റഫഅം''നെ കുറിച്ചുള്ള സൂചനയാണ് അടങ്ങിയിരിക്കുന്നത്. എ ന്നാൽ കുറഫിറിന്ന് 'റഫുഅം'' ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

# لا تـفلح لهم ابواب السماع

'ആകാശത്തിൻെ വാതിലകരം അവർക്കായി തുറക്ക പ്രെടുകയില്ല'' (7: 41) എന്നതും ഇതുതനെ സൂചി പ്രിക്കുന്നം.

എനിയ്ക്കുമുമ്പ് ഇക്കാര്യത്തിൽ തെററ് ചെയ്ത പോയ വക്ക് ആ തെററ് മാപ്പ് ചെയ്യപ്പെടും. എന്നുകൊണ്ടെ ന്നാൽ അവർ ഉണത്തപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. അവർ ദൈവവാക്യ ത്തിന്റെസത്യമായുള്ള അർത്ഥം ധരിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. എന്നാൽ, ഞാൻ നിങ്ങളെ ഉണത്തിയിരിക്കുന്നു. ശരിയാ യിട്ടുള്ള അത്ഥം പറഞ്ഞുതന്നിരിക്കുന്നു. ഞാൻ വന്നിട്ടില്ലാ യിരുന്നെങ്കിൽ ആചാരപരമായ വിശ്വാസത്തിന്റെ അ ടിസ്ഥാനത്തിലുള്ള ആബദ്ധ്യം ഒരു ഒഴികഴിവ് ആയി പ റയാമായിരുന്നു. എനിയ്ക്ക് വേണ്ടി ആകാശവുംസാക്ഷ്യം നൽകി, ഭൂമിയം സാക്ഷ്യം നൽകി. ഈ ഉമ്മത്തിലെ ചില ഔലിയാക്കരം എൻെറ പേരിനെപററിയം എൻെറ നാട്ടിൻെറ പേരിനെപററിയം മൻകൂട്ടി പറഞ്ഞുതന്നു കൊണ്ട് ഞാൻതന്നെയാണ് മസീഹ്മൗഊദ് എന്നു സാക്ഷ്യം നൽകി. സാക്ഷ്യം നൽകീട്ടള്ളവരിൽ ചിലർ എൻെറ ആഗമനത്തിനും 30 വർഷം മുമ്പം ലോകത്ത നിന്നു കഴിഞ്ഞുകടന്നവരാണ്. അവരുടെ സാക്ഷ്യങ്ങരം ഞാൻ പ്രസിദ്ധം ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ലക്ഷക്കണക്കിൽ മുരീ ദന്മാരുള്ള മഹാത്മാക്കഠം അല്ലാഹുവിൽനിന്നു വെളിപാടു ലഭിക്കയാലം സ്പപ"നങ്ങളിൽ തിരനബി(സ) നിര്ദ്ദേ ആയിരക്കണക്കി ശിച്ചതുകേട്ടം എന്നെ സത്യപ്പെടുത്തി. ൽ അടയാളങ്ങരം ഇതിനകം ഞാൻ മഖേന വെളിപ്പെട്ട കഴിഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. അല്ലാഹുവിൻെ പരിശുദ്ധ നബിമാർ എൻെ സായവം എൻെ കാലവം നിർണ്ണയിച്ച പറ ഞ്ഞു. നിങ്ങരം ചിന്തിക്കുന്നപക്ഷം നിങ്ങളുടെ കൈക ളം നിങ്ങളുടെ കാലുകളം നിങ്ങളുടെ ഏദയവും എനിയ്ക്കു വേണ്ടി സാക്ഷ്യം പറയുന്നു എന്നു ബോദ്ധ്യപ്പെടും. എ ന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ബലഹീനതകരം അതിരുകടന്നപോ അധികംപേതം ഈമാൻെറ രുചി മറന്നുകളഞ്ഞു. യി.

എത്തരത്തിലുള്ള ബലക്ഷയവും കഴിവുകേട്ടം ലൗകികത യം അന്ധകാരവും ആണോ ഈ സമദാതം പുൽകിയി രിക്കുന്നത് ഈ അവസ്ഥതന്നെ ആരെങ്കിലും എഴുന്നേ ററു ഇവക്ട് നേതൃത്വം നൽകണമെന്നു ആവശ്യപ്പെട ണണ്ടായിരുന്നു. ഇതിനിടയിൽ 'ജ്ജോൽ' എന്നു ഇവർ എനിയ'ക്ക പേർ നൽകന്നു. ഏററവും ഭുരന്തപൂർണ്ണ മായ അവസ്ഥയിലായിരുന്നിട്ടം ഇത്തരമൊരു കാലഘ ട്ടത്തിൽ ഇവരിൽ ഒരു ഭൗമാൽ ആണ അയക്കപ്പെട്ടിട്ട ള്ളതെങ്കിൽ ഈ സമുഭായം എത്രമാത്രം ഭാഗ്യം കെട്ട സ മുദായമായിരിക്കണം! ആഭ്യന്തരമായ ഈ മഹാനാശത്തി <u>ൻെറ കാലത്ത് ആകാശത്തിൽനിന്നു മറെറാതു മഹാനാ</u> ശമാണ് ഇറക്കപ്പെടുന്നതെങ്കിൽ ഇതെത്രമേൽ ദുർഭഗമായ ഒരു ജനതയായിരിക്കണം. ഇവൻ ശപിക്കറ്റെ ട്രവനാണെ ന്നും അവിശ്വാസിയാണെന്നും ഇവർ ഘോഷിക്കുന്നു. ഈ പടം തന്നെയല്ലേ ഹസ്റത്ത് ഈസാ (അ) നെ കറിച്ചം പറയപ്പെട്ടിരുന്നതു? അവിശുദ്ധരായ യഹൂഭികഠം ഇപ്പോ ഴം പറഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്<sup>ം</sup>? എന്നാൽ ഖിയാമത്തി ൽ 'ജഹന്നം' അചിച്ചറിയുന്നവർ പറയം:

# ما لنا لا نرى رجالا كنا نعدهم من الاشرار

''നാം വികൃതികളെന്ന കരുതിയിരുന്നവരെയാന്നും നരകത്തിൽ നാം കാണുന്നില്ലല്ലാ, ഞങ്ങരംകെതുപ ററി?'' (സൂറ സ്വാദ°-63) എന്നും ദൈവനിയുക്തരോ ഒല്ലാം എക്കാലത്തും ലോകർ ശത്രുതയാണ് പുലർത്തി യത്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ലോകത്തെ പ്രിയപ്പെടുന്ന തും ദൈവത്തിൻെറ പ്രവാചകരെ പ്രിയപ്പെടുന്നതും ഒരി ക്കലും ഒരിടത്തു ഒരുമിച്ചുചേരുകയില്ല. നിങ്ങരം ലോക ത്തെ പ്രിയപ്പെടുന്നില്ലെങ്കിൽ നിങ്ങരംക്ക് എന്നെ കാണാ ൻ കഴിയും: ഇപ്പോഠം നിങ്ങഠംക്ക° എന്നെ കാണാൻ കഴിയുകയില്ല!

#### 'റഫഅ''നെറെ ശരിയായ അർത്ഥം

ഇതിനുപുറമെ, بل رفعه أقه أليه ''എന്നാൽ അദ്ദേ ഹത്തെ അല്ലാഹ അവങ്കലേയ്ക്ക് ഉയർത്തി'' (4: 158) ആയത്തിനും സിഥ്യയം ഈഗാ(അ) രണ്ടാം ആകാശത്തേയ്ക്ക് എടുത്തുകൊള്ളപ്പെട്ടു എന്നാണ് അത്ഥമെങ്കിൽ ഈ പ്രശ്നത്തിലെ അടിസ്ഥാനപരമായ തർക്കത്തിന്നു പരിഹാരം മറോതു ആയത്തിലാണ് വിവ രിച്ചിട്ടുള്ളതെന്നു പറഞ്ഞു തരേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. യഹുദി കഠം ഇപ്പോഴം ജീവിച്ചിരിക്കുന്നുണ്ടല്ലോ. അദ്ദേഹം സ തൃവിശ്ചാസിയും സതൃവാനം ആണെന്ന അത്മത്തിൽ ഈ ആരോപണത്തെ അവർ സമ്മതിച്ചുതരാൻ കൂട്ടാക്ക ന്നില്ല. സംശയമുണ്ടെങ്കിൽ ജുതപണ്ഡിതൻമാരോടു ചെ ന്നു ചോദിക്കുക. ആത്ര'മാവ' ജഡത്തോടെ ആകാശ ത്തേക്ക് ഉയന്തപോകുന്നില്ല എന്നല്ലേ അവർ കുരി ശുമരണം കൊണ്ടു അത്ഥമാക്കുന്നത്?? കുരിശിൽ കൊ ല്ലപ്പെട്ട ഒരായ ശപിക്കപ്പെട്ട എന്നാണ് അവർ ഏകുക ണുമായി വിശ<del>്വസിക്ക</del>ന്നത്. ഇക്കാര<mark>ണത്താൽ</mark>തന്നെ യാണ് അല്ലാഹു ഖുർആനിൽ യേശുവിൻെറ കുരിശു മരണത്തെ നിഷേധിച്ചകൊണ്ട

وما قابلوه وما صلبوه ولدكن شبه لمم

എന്ന ആയത്തിൽ نياو، എന്ന പദം കൂട്ടിച്ചേർത്ത ത°. ശ്രാബയിൽ കയററപ്പെടുന്നതുകൊണ്ടു മാത്രം ശാപ ത്തിന്നു വിധേയനായിത്തീരുന്നില്ല. മറിച്ചു, കരിശിന്മേൽ 但有一种。1000年100日 1000日 1000日

കയററുകയും കൊല്ലുവാനുള്ള ഉദ്ദേശ്യം ഉറപ്പിച്ചുകൊണ്ടു കാലെല്ലുകയ ഉടയ്ക്കുകയും അങ്ങനെ കൊല്ലുകയും ചെ യ്യാൽ ആ മരണം ആണ് ശപിക്കപ്പെട്ട മരണം ആയി ത്തീരന്നത്. എന്നാൽ കരിശിന്മേൽ കയററിയതുകൊ ണ്ട് മാത്രം യേശുവിൻെറ മരണം സംഭവിച്ചില്ല. യഹു ദന്മാരുടെ എദയത്തിൽ അദ്ദേഹം മരിച്ചപോയി എന്നൊ ത സംശയം ഉടലെടുത്തിരുന്നു എന്നതു ശരിതന്നെയാ ണ്. ഇതേ ചതിയാണ് കൃസ്ത്യാനികയുക പിണഞ്ഞത്. അദ്ദേഹം മരിച്ചപോയെന്നും മരിച്ചശേഷം വീണ്ടും ജീവി ച്ചു എന്നും അവർ കരുതുന്നു. അദ്ദേഹം കരിശിലെ അ നുഭവങ്ങളാൽ ബോധരഹിതനായിപ്പോയിരുന്നു. എന്ന തത്രെ യാഥാർത്ഥ്യം. 'ശുബ്ബീഹലഹം' എന്നതിൻെറ അത്രവം ഇതാകുന്നു.

#### മർഹമെ ഈസാ

ഈ സംഭവത്തോടനുബന്ധിച്ചുള്ള 'മർഹമെ ഈസാ' യുടെ ചാത്ത് (Perscription) ഒരു വലിയ സാക്ഷ്യം തന്നെ യാകന്നു. നൂററാണ്ടുകളായി അബ്രാനികളുടെയും റോമ ക്കാരുടെയും മസ്സിംകളുടെയും ഖറാബാഭീന കളിൽ തുടർ ന്നു വന്നിട്ടുള്ള വൈദ്യശാസ്ത്രകറിപ്പാണിത്'. അതിനെ കറിച്ചുള്ള വിവരണങ്ങളിൽ പറയുന്നത്, ഹസ്റത്ത് ഈസായ്ക്ക് വേണ്ടിയാണ് ഈ ചാർത്ത തയ്യാറാക്കിയിരു ന്നതെന്നത്രെ.

ഏതായാലും അല്ലാഹ ഹസ്റ്റത്തു മസീഹിനെ ജഡ തോടെ ആകാശത്തേയ്ക്ക് കരേററിയെന്നതു അങ്ങേയററം ജൂഗുപ്സാവഹമായ ഒരു വിശ്വാസമാകന്നു. യഹൂദിക ക ഈസായെ വീണ്ടും പിടികൂട്ടമോ എന്നു അവർ പേ ടിച്ചിരുന്നു. ഈ തർക്കത്തിന്റെ അടിസ് ഥാനവശം മനസ്സിലാക്കീട്ടില്ലാത്തവരാണ് ഇത്തരം കാര്യങ്ങടം പ്ര ചരിപ്പിച്ചത്. അപ്രകാരമുള്ള ചിന്താഗതികരം ഹസ്റ്റത്ത് റസൂൽ കരീം(സ) തിരുമേനിയ്ക്ക് അപമാനകര മാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, അവിശ്വാസികളായ ഖുറൈ ഷികരം തിരുമേനിയിൽനിന്നു ആവശ്യപ്പെട്ടിരുന്നത്. തങ്ങളുടെ കൺമുവാകെ ആകാശത്തിലേയ്ക്ക് കയറി കിത്താബുംകൊണ്ടു ഇറങ്ങിവരിക എന്ന അത്ഭത പ്രവൃ ത്തിയാണ്. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ തങ്ങരം വിശ്വസി ക്കാം എന്നവർ പറഞ്ഞു. അവർക്ക് നൽകിയ മറുപടി എന്തായിരുന്നു?

## قل سبحان ربسي هلكنت الأ بشرا رسولا

''ഞാനൊരു മനുഷ്യൻമാത്രം. അല്ലാഹ അതിൽനിന്നെ ല്ലാം പരിശുദ്ധനാകുന്നു. അവൻ വാഗ്ദത്തത്തിന്നു എ തിരായി മനുഷ്യനെ ആകാശത്തിലേയ്ക്ക് ഉയർത്തുകയി ല്ല. എല്ലാ മനുഷ്യനും ഭൂമിയിൽതുന്നെ ജീവിക്കണം എന്നതു അവൻെ നിയമമത്രെ. എന്നാൽ, മസീഹിനെ ആകാശത്തിലേയ്ക്ക് അവർ ജഡദേഹത്തോടെ കരേ ററിയിരിക്കുന്നും

فيها تحيدون وفيها تموتون ومنها تخرجون

എന്ന വാകൃത്തിൽ പറഞ്ഞ വാശത്തം പാലിച്ചില്ലത്തെ.

തങ്ങഠംക്ക് ഒരു വാഗ്ദത്ത മസീഹിലും വിശ്വസി കേണ്ട കാര്യമില്ലെന്നും ഈസാ (അ) മരിച്ചപോതി എന്നു തങ്ങഠം വിശ്ചാസം കൊണ്ടിരിക്കുന്നു എന്നും ചിലർ കത്തുന്നു. എന്നാൽ നാം മുസ്ലിംകളാണ്.

നമസ്കാരമനുപ്പിക്കുകയും നോമ്പ് നോൽക്കുകയും ചെ യ്യുന്നും. ഇസ്ലാമിക ശാസനകരം അനുസരിച്ച ജീവിക്കുന്നു എന്നിരിക്കെ മററാതുടെയെങ്കിലും ആവശ്യമുണ്ടോ എന്നി വർ ചോടിക്കുന്നു. ഇത്തരത്തിൽ ചിന്തിക്കുന്നവർ വലു തായ തെററിലാണ് അകപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു. ഒന്നാമതാ യിതന്നെ, അല്ലാഹവിൻെറയും റസൂലിൻെറയും കല്പന കളെ അനുസരിക്കാത്തപക്ഷം തങ്ങാം മസ്റ്റിംകളാണെന്നു ഇവർക്കെങ്ങനെ അവകാശപ്പെടാൻ കഴിയും? വാഗ്ദ ത്തം ചെയ്യപ്പെട്ട ഇമാം വെളിപ്പെട്ടാൽ നിങ്ങരം അല്പം പോലും താമസിയാതെ അദ്ദേഹത്തിന്റെ അടുക്കലേയ്ക്കു ഓടുക. നിങ്ങ**ംക്ക° നിലത്തിലൂടെ മുട്ടകളിൽ ഇഴഞ്ഞു** നീങ്ങേണ്ടിവന്നാലും നിങ്ങാം എങ്ങനെയെങ്കിലും അദ്ദേ ഹത്തെ പ്രാപിച്ചകൊള്ളക എന്നാണ് കൽപ്പന. എന്നാ ൽ ഇതിന്നെതിരിൽ എല്ലാം അഗണ്യകോടിയിൽ തള്ള ന്ന മനോഭാവം ആണ് വെളിപ്പെടുത്തുന്നതു. ഇതാണോ ഇസ്റ്റാം? ഇതാണോ മസ്റ്റിമിൻെറ അവസ്ഥ?

ഇതിന്നെല്ലാം പുറമെ കഠിനമായ ശകാരങ്ങരം ഇവ ർ എനിസ്തെതിരെ പ്രയോഗിക്കുന്തു. കാഫിറെന്നു പറയു ന്നു. ഒജ്ജാലെന്നു വിളിക്കുന്നു. എന്നെ വേദനിപ്പിക്കു ന്നവർ വലതായ നന്തയാണ് ചെയ്യുന്നതെന്നാണിവർ കരുതുന്നത്. എന്നെ കള്ളനെന്നും കപടനെന്നും പറയു ന്നവർ തങ്ങരം ദൈവത്തെ തൃവ്യിപ്പെടുത്തിയിരിക്കയാ ണെന്നാണ് കരുതുന്നത്.

### ദൈവദൂതർ അതുല്യൻമാർ

സഹനത്തിൻെറയും ഭയഭക്തിയുടെയും പാഠങ്ങഠം ന ൽകപ്പെട്ടിരുന്ന അല്ലയോ ജനങ്ങളെ, നിങ്ങഠംക്ക് ഒരു ടൈവദൃതനെ നിരാകരിക്കാനുള്ള ധൃതിപ്പാടം ദർഭാവന പഠിപ്പിച്ചതന്നതാരാണ്? ഏതൊരു ദൃഷ്യാനാമാണ് ദൈവം വെളിറ്റ്വെടത്തീട്ടില്ലാത്തത് ? ദൈവം മുന്നോട്ടു വച്ചിട്ടില്ലാത്ത ന്യായവാദം ഏതൊന്നാണ്? പക്ഷെ, നി ങ്ങഠം ഓരോ ദൃഷ്ടാന്തത്തെയും ഓരോ തെളിവിനെയും നെഞ്ഞുക്കോടെ തള്ളിക്കളഞ്ഞു. ഈ കാലഘട്ടത്തിലെ സൃത്രശാലികളായ ജനത്തെ ഞാൻ ആരോട്ട സാമ്യപ്പെ ടുത്തേണ്ടു? നട്ടുച്ച <mark>നേരത്ത</mark>° കണ്ണുക<del>ഠം</del> ചിമ്മിക്കൊണ്ടു സൂ ര്യൻ എവിടെ എന്നു ചോദിക്കുന്ന കബ്ലധികയക്ക" തു ല്യരാണിവർ. സ്വന്തം ആത്മാക്കളെ വഞ്ചിയ്ക്കുന്നവരേ, ആദ്യം നിങ്ങരം കണ്ണുകരം തുറക്കുവിൻ. അപ്പോരം നി <mark>ങ്ങഠംക്ക° സൂര്യനെ കാഞ്ചാറാകും. ഒരു ദൈവദ്ദത്തനെ കാ</mark> ഫിറെന്നു പറയുക എളുപ്പമാണ്. എന്നാൽ, സത്യവി ശ്വാസത്തിൻെറ സൂക്ഷ്യങ്ങളായ വഴികളിലൂടെ ആ ഒടെ പിതുടരുക പ്രയാസപൂർണ്ണമായ കാര്യമാ കന്നു. ടൈവപ്രേഷിതനെ ദജ്ജാൽ എന്നു വിളിക്കവാ ൻ നിഷ'പ്രയാസം കഴിയും. എന്നാൽ, അദ്ദേഹത്തിൻെറ ഉപദേശങ്ങളനസരിച്ച് ഇടുങ്ങിയ വാതിലുകളിലൂടെ കട ന്നു പോകുകയെന്നതാകുട്ടെ, വളരെ ഭുഷ്കരമായ കൃത്യ മാകുന്നും. തനിയ്ക്ക് 'മസീഹ' മൗഊദി'നെ കാര്യമല്ല എന്നു പറയുന്നവനാരോ അവൻ ഈമാൻ? ഗണ്യമാക്കാ ത്തവനാകുന്നു. അത്തരക്കാർ യഥാത്ഥമായ സത്യവിശ്വാ സത്തെയും യഥാത്ഥമായ മോക്ഷത്തെയും യഥാത്ഥമായ വിശുദ്ധിയെയും കുറിച്ചു വിവരമില്ലാത്തവരാകുന്നു. അ

വർ അല്പരെങ്കിലും നീതി കാണിക്കുകയാണെങ്കിൽ, ത ങ്ങളുടെ യഥാത്ഥമായ ഉള്ളവസ്ഥകളെ കുറിച്ച ചിന്തി ക്കുകയാണെങ്കിൽ ടൈവത്തിൻെറ മുതന്മാരും നബിമാ രും മുബേധ ഇറങ്ങിന പിയിയ 'തബീഎ' (ദിസുവിശ്വം സം) ഇല്ലാത്തപക്ഷം അവരുടെ നമസ്സാരങ്ങാം ആചാര ശീലങ്ങരം മാത്രവും അവരുടെ വ്രതാനംപ്പാനങ്ങരം വെ റും പട്ടിണിയിടൽ ആണെന്നു അവർക്ക് മനസ്സിലാ ക്കാനാകം. ടൈവത്തിൻൊ അനുഗ്രഹത്താലും കാരുണ്യ ത്താലും അവനെ കുറിച്ചുള്ള ദിവൃജ്ഞാനം (മഅരിഫ ത്ത്) ആജ്ജിച്ചിട്ടില്ലാത്തേടത്തോളവം അവനിൽനിന്നു തന്നെ ശക്തിനേടാത്തേടത്തോളവും പാപത്തിൽനിന്നു മോചനം പ്രാപിക്കാനായി യഥാത്ഥ നിലയിൽ ദൈവ ത്തെ സ്നേഹിക്കുകയോ യുക്തമാം വിധം അവനെ ഭയ പ്പെടുകയോ ചെയ്യാൻ സാധ്യമല്ല എന്നതത്രെ സത്യം. ലോകത്തുള്ള സകല വന്തുക്കളോടും മനുഷ്യന് മനസ്സ് വെക്കുന്നതും അവയെ പ്രിയപ്പെടുന്നതും അവയോടു ഭയം പ്ലർത്തുന്നതും അവയിൽനിന്നു ഓടിയകലുന്നതും മനു ഷ്യന്റെ ഏയേത്തിൽ ഉടലെടുക്കുന്ന അറിവിന്റെ അടി സ്ഥാനത്തിലാകുന്നു. ടൈവത്തിൽനിന്നുള്ള അനഗ്രഹം ഇല്ലാത്തേടത്തോളം ദൈവത്തെകുറിച്ചുള്ള ദിവ്യ ലഞാനം (موزت) കൈവരികയോ അതു പ്രയോജനപ്പെ ടുകയോ ഇല്ല. ദൈവാനുഗ്രഹത്തിലൂടെയാണ് ജ്ഞാനം കൈവരുന്നത്. അപ്പോയ ആ ജ്ഞാനം മുഖേന സത്യ **ദ**ശനത്തിന്റെയും സത്യതല്പരതയുടെയും ഒരു വാതിൽ തുറ ന്നു കിട്ടുന്നു. പിന്നെ, അടിക്കടിയായുള്ള അനുഗ്രഹം മുഖേ നതന്നെ ആ വാത്നിൽ തുറന്നു ക്രിടക്കുമാറാകയും അടഞ്ഞു പോകാതിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ചുരുക്കത്തിൽ ദിവ്യജ്ഞാ നം ദൈവാനുഗ്രഹം മുഖേനയാണ് ലഭ്യമാകുന്നതും നില

നില്ലുന്നതും. ടൈവാനുഗ്രഹം ടൈവജ്ഞാനത്തെ അതിനി മ്മലവും പ്രകാശവത്തും ആക്കിത്തീർക്കുന്നു. ഇടയിൽ നിന്നു മറകളെയെല്ലാം നീക്കിക്കളകയും ചെയ്യുന്നു. പാപ പ്രവണമായ ആത്മാവിന്ന് (നഫ്സ് അമ്മാറ) വേണ്ട്! പൊടിപടലങ്ങളെയെല്ലാം അകററിക്കളയുകയും ആത്മാ വിന് ഓജസ്സം ജീവനം പ്രദാനം ചെയ്കയും ചെയ്യു ന്നം. 'നഫ്സ് അമ്മാറ'യെ പാപത്തിന്റെ ബന്ധന ത്തിൽനിന്നു അതു മോചിപ്പിക്കയും ദോഗ്രഹങ്ങളുടെ വു ത്തികേടുകളിൽനിന്നു ശുദ്ധീകരിക്കുകയും ശാരീരികവി കാരങ്ങളുടെ വേലിയേററങ്ങളിൽനിന്നു പുറത്തുകൊണ്ടു വരികയും ചെയ്യുന്നു. അപ്പോരം മനുഷ്യനിൽ ഒരു പരി വർത്തനം സംജാതമാകയും അവൻ പാപപകിലമായ ജീവിതത്തോട് സാമാവികമായിതന്നെ വിരക്തനാ യിമവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

## ദുത്ത അഥവാ പ്രാർത്ഥന

ഭിവ്യാനുഗ്രഹം മുഖേന ആത്താവിൽ ഉണ്ടാകുന്ന ആ ഭ്യത്തെ ചലനം പ്രാത്ഥന ആകുന്നു. 'നിത്യവും ഞാൻ പ്രാത്ഥിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവല്ലൊ, ഞാൻ അനുവിക്കുന്ന മുഴവൻ നമസ്സാരവും പ്രാർത്ഥനതന്നെയാണല്ലോ എന്നി ങ്ങനെ ഒരിക്കലും വിചാരിച്ചുപോകആത്. എത്തെന്നാൽ ഭിവ്യജ'ഞാനം (മഅരിഫത്ത്) ലഭിച്ചശേഷവം ഭിവ്യാ നഗ്രഹത്തിലൂടെയും ചെയ്യുന്ന പ്രാർത്ഥനമാരാെയ നിറത്തി ലും മറൊാരവസ്ഥയിലും ഉള്ളതാകുന്നു. അതു സ്വയം നാശം വരുത്തുന്ന ഒന്നുകുന്നു. അതു അന്ത്യവത്തെ (റഹൗമ ക്കിക്കളയുന്ന തീ ആകുന്നം അതു അന്ത്യവത്തെ (റഹൗമ ത്തിനെ) ആകർഷിച്ചുടുപ്പിക്കുന്ന കാന്തശക്തിയാകുന്നു. അതു ജീവൻ നൽകുന്ന ഒരുതരം മരണമാകുന്നം. അതു ഒരു രക്ഷാനൗകയായി മാറുന്ന ഉഗ്രമായ പ്രളയമാക നും. എല്ലാ ദുഷിച്ച കാര്യങ്ങളും അതിൽ ഉടലെടുക്കു കയും എല്ലാ വിഷവും അതു മുഖേന ഒടുവിൽ അമ്യതമാ യി മാറുകയും ചെയ്യുന്നു.

പ്രാർത്ഥനയിൽ തളർച്ച പററാത്ത തടവുപുള്ളി അനുഗ്രഹിക്കപ്പെട്ടവനത്രെ. എന്തെന്നാൽ ഒരു നാഠം അ യാരം മോചനം പ്രാപിക്കുന്നു. 'ദൃആ'കളിൽ ആലസ്യം കാട്ടാത്ത അന്ധനും അനുഗഹീതനാകുന്നു; എന്തെന്നാൽ ഒരു നാഠം അയാഠംക്ക് കാഴ്ച ലഭിക്കുമാറാകുന്നു. കബ റുകളിലായിരിക്കെ പ്രാത്ഥനകളിൽ മുഴകി ടൈവസാ ഹായ്വം കാംക്ഷിക്കുന്നേവർ അനുഗ്രഹീതരാകുന്നു, എന്തെ ന്നാൽ ഒരു നാഠം കബറുകളിൽനിന്നു് പുറത്തുവരുമാറാ കുന്നു.

പ്രാത്ഥിക്കുന്നതിൽ ഒരിക്കലും ആലസ്യം കാട്ടാതി രിക്കുമ്പോരം നിങ്ങരം അനഗ്യഹീതരാകുന്നു. നിങ്ങളുടെ ആത്മാവ് പ്രാത്ഥനയ്ക്കായി ഉദ്ദേകകയും നിങ്ങളുടെ നയന ങ്ങള്വർനിന്നു കണ്ണീരൊലിക്കുകയും നിങ്ങളുടെ നെഞ്ചക ത്ത്യം ഒരു അഗ്നി അങ്കരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അതു ഏകാന്ത നയുടെ അചി അറിയിക്കുന്നുവിന്നു ഇരുട്ടുള്ള മറികളിലേയ്ക്കും വിജനമായ വനങ്ങളിലേയ്ക്കും നീങ്ങളെകൊണ്ടെത്തിയ്ക്കുന്നും. അതു നിങ്ങളെ അന്ധസ്ഥരം ഭ്രമിതചിത്തരം ആക്കിമാ റൂന്നു. അങ്ങിനെയാണ് ഒടുവിലായി നിങ്ങളിൽ അനുഗ്ര ഹം ചൊരിയപ്പെട്ടക. ഞാൻ നിങ്ങളെ ഏതൊരു ദൈവ ത്തിലേയ്ക്ക് വിളിയ്ക്കുന്നുവോ അവൻ അങ്ങേയാറം ഉദാ രനും കാരുണ്യവാനും ആകന്നു. അവൻ ലജ്ജാലുവും സ ത്യസന്ധനും ഇറ്റുള്ളവനും വിനയം കാട്ടുന്നവരിൽ കരുണ ചൊരിയുന്നവനം ആകന്നു. അതിനാൽ, നിങ്ങളം കൂറു ള്ളവരായിരിക്കുവിൻ. പൂർണ്ണമായ സത്യസന്ധതയോ കുറോടും കൂടി പ്രാത്ഥിക്കുവിൻ. അവൻ കാരുണ്യം ചൊരിയാൻവേണ്ടി നിങ്ങഠം ഈ ലോകത്തിലെ ആരവ ങ്ങളിൽനിന്നും ആഘോഷങ്ങളിൽനിന്നുമെല്ലാം അകുന്നി രിക്കുവിൻ. നിങ്ങരം തമ്മിലുള്ള വ്യക്തിപരമായ കലഹ ങ്ങളടെ നിറം 'ദീനി'ൻെ കാര്യങ്ങയക്ക് അല്ലാഹവിന്നുവേണ്ടി നിങ്ങരം നൽകാതിരിക്കുവിൻ. പരാജയം കൈവരിക്കുകയും തോററുകൊടുക്കുകയും ചെയ് വിൻ, വലിയ വലിയ വിജയങ്ങഠംക്ക് നിങ്ങരം അവ കാശികളായിത്തീരാൻ വേണ്ടിത്തന്നെ. പ്രാർത്ഥന നടത്തു ഡവർക്കാത്യട്ട് അട്ടിാ<del>ത</del> അത്ഭവ ദിഷ്ഠാവാം (**ർ**ജം,ജ്വഗ) കാണിക്കും. ചോദിക്കുന്നവർക്കായിട്ടു അല്ലാഹ അനിത രസാധാരണമായ അനുഗ്രഹാദ്ദഷ്ടാന്തം (ഖ്വാരിക്ക്) നൽകം പ്രാത്ഥന ദൈവത്തിൽനിന്നു വരുന്നു. അതു അവനിലേയ്ക്കു തന്നെ തിരിച്ച പോകുന്നു. പ്രാത്ഥനമൂലം ദൈവം നിങ്ങ ളുടെ അടുക്കലേയ്ക്ക് വരുന്നു. നിങ്ങളുടെ ജീവൻെറ മനുഷ്യനിൽ പരിശുദ്ധമായ പരി അടുത്തോളം തന്നെ. വർത്തനം ഉണ്ടായിത്തീരുന്നു എന്നതാണ് പ്രാത്ഥനയുടെ ഒന്നാമത്തെ അനുഗ്രഹം. പിന്നെ, ആ പരിവത്തനത്തോ ടെ അല്ലാഹുവും അവൻെറ ഗുണങ്ങളിൽ ഒരു പരിവർ ത്തനം ഉണ്ടാക്കുന്നു. അവൻെ ഗുണങ്ങരം (സിഫാത്ത്) മാററമില്ലാത്തതാണെങ്കിലും മാററമുണ്ടാക്കുന്നവർക്ക്വേ ണ്ടി അവൻ കാണിക്കുന്ന മറെറാരു പ്രത്യേകമായ ദ്യതി വിലാസവം ഉണ്ട്. അതു പക്ഷെ, ഈ ലോകത്തിന്നറി മറെറാൽ ദൈവം എന്ന ഞ്ഞുകൂടാത്തതാണം. അവൻ പോലെ വെളിപ്പെടും; യഥാത്ഥത്തിലോ വേറൊരു ഭൈ വം ഇല്ലതാനും! എന്നാൽ, പുതിയൊരു മിന്നാട്ടം ത്രജ ല്ലി) പതിയൊരു രീതിയിൽ അവനെ വെളിപ്പെടുത്തും.

അപ്പോയ ആ സവിശേഷമായ മിന്നാട്ടത്തിൻെ പ്രഭാ വായ'പിൽ,മററുള്ളവക്കൊന്നം വേണ്ടിചെയ്തുകാണിക്കാത്ത പതിയൊരു വേല മാറിക്കഴിഞ്ഞ ആ മനഷ്യന്നുവേണ്ടി അവൻ ചെയ്ത കാണിക്കുന്നു. അതു തന്നെയാണ് 'ഖവാരി കും'' (خرارق) തവാ അസാധാരണമായഅത്തരുഷ്യാന്തം.

#### ആത്മാവിൻെറ നമസ്കാരം

ചുരുക്കത്തിൽ, ഒരു പിടി മണ്ണിനെ പൊൻകട്ടയാ ക്കി മാററുന്ന രാസപ്രശിയയത്രെ 'ദുആ' അഥവാ പ്രാ ർത്ഥന. അതു ആന്തരീയമാലിന്യങ്ങളെയെല്ലാം കഴകി ക്കളയുന്ന ഒരുതരം വെള്ളമാകുന്നു. ആ 'ദുആ' യോടൊ പ്പം ആത്മാവ് ഉരുകുന്നു. വെള്ളംകണക്കെ അതു ഒഴ കി ആ ഏകതാവിലാസത്തിൻെ (احديث) തിരസ ന്നിധാനത്തിൽ ചെന്നു വീഴുന്നു. അതു ദൈവത്തിന്റെ തിരുസന്നിധിയിൽ നിൽക്കുകയും കുമ്പിട്ട കയും ചെയ്യന്നും. ഇതിന്റെ പ്രതിരൂപമാണ് ഇസ്ലാം പഠിപ്പിക്കുന്ന നമസ്കാരകർമ്മം. ആത്മാവ് നിൽ ക്കുന്നതിൻെ അർത്ഥം ദൈവത്തിനുവേണ്ടി എല്ലാ കഷ്ട പ്പാടുകളെയും പ്രതികൂലാവസ്ഥകളെയും പരീക്ഷകളെയും നേരിടാൻ സന്നഭ്ധനാണെന്നത്രെ, അവൻെറ' റുക്കുഅ'' അ ഥവാ കനിപ്പ് അവൻ സകല സ്നേഹബന്ധങ്ങളെയും കെട്ടപാടുകളെയും ഉപേക്ഷിച്ച് ദൈവത്തിലേക്ക് ചായു കയും ദൈവത്തിൻെ ആളായി മാറുകയും ചെയ്യുന്നു എന്നതാണ് കാണിക്കുന്നത്. അവൻെറ സാഷ്ടാംഗം അ വൻ ടൈവസന്നിധിയിൽ വീണകൊണ്ട് തന്നെ പൂണ്ണ മായും കൈവെടിയുകയും സ്വയം നശിപ്പിക്കുകയും ചെ

യ്യന്നു എന്നു സൂചിപ്പിക്കുന്നു. ടൈവവുമായി ബന്ധപ്പെ ടുത്തുന്ന നമസ്കാരം ഇതാകുന്നു. ഇതിന്റെ ചിത്രമാ ണ് ഇസ്ലാമിക ശരീഅത്ത് സാധാരണ നമസ്കാ രത്തിലൂടെ അവതരിപ്പിക്കുന്നത്. ഈ ഭൌതികനമസ് കാരം ആത്മീയനമസ്കാരത്തിന്റെ ചാലകം ആയി ത്തീരുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ശരീരത്തിൻെറ സ്ഥാധീനം ആ തമാവിലും നിശ്ചയമായും സംഭവിക്കന്ന തരത്തിലാണ് ടൈവം മനുഷ്യന്റെ ഘടനയെ സൃഷ്യിച്ചിട്ടുള്ളത്. ആ ത്മാവ് ദുഃഖിതമാകുമ്പോരം കണ്ണിൽനിന്നു കണ്ണീർ പുറപ്പെടുന്നു. ആത്മാവിൽ ആനന്ദം ഉണ്ടാകുമ്പോയ മുഖത്ത് പ്രസന്നത കളിയാടുന്നു. എത്രത്തോളമെന്നാ ൽ ചിലപ്പോ⊙ ചിരിക്കാൻ തുടങ്ങുന്നു. അപ്പോലെത ന്നെ ശരീരത്തിന്നു എന്തെങ്കിലും ബുദ്ധിമുട്ടോ വേദനയോ ഉണ്ടാകുമ്പോരം ആ വേദനയിൽ ആത്മാവും പങ്കുചേര ന്നു. ശരീരത്തിൽ തണത്തെ കാറേറൽക്കുമ്പോരം, ഒരാരം ആനന്ദം കൊള്ളുമ്പോഠം, ആത്മാവം അതിൽ ഭാഗഭാ ക്കാകുന്നു.

പുരുക്കത്തിൽ, ആത്മാവിൻെറയും ശരീരത്തിൻെറ യും പരസ്പരബന്ധങ്ങയ കാരണം ആത്മാവിൽ ദിവ്യ മായ സന്നിധാനത്തിലേക്കുള്ള ചലനം സൃഷ്ടിക്കപ്പെടുക യും അതു ആത്മീയമായ നില്പിലും കനിപ്പിലും സാ ഷ്യാംഗത്തിലും വ്യാപ്യതമാകയും ചെയ്യണം എന്നുള്ളതത്രെ ശാരീരികമായ ആരാധനയുടെ ഉദ്ദേശ്യം. മനുഷ്യൻ പു രോഗതിക്കായി പരിശ്രമിക്കാൻ നിബ്ബസിതനാണല്ലോം തുതം ഒരു തരത്തിലുള്ള പരിശ്രമം (മുജാഹദ) ആകന്നും രണ്ടു വസ്തുക്കയ അന്യോന്യം കൂടിച്ചേന്നിരിക്കുമ്പോയ നാം അവയിൽ ഒന്നിനെ എടുത്ത നീക്കുകയാണെങ്കിൽ അതുമായി ബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ആ മറേറ വസ്തുവിലും ചില ചലനങ്ങാം സൃഷ്ടിയ്ക്കപ്പെടുന്നതാണ്. എന്നാ ൽ ശാരീരികമായ നിൽപിലും കുനിപ്പിലും കുമ്പിടലിലും ആ ആത്മാവും അതിൻെറ സവിശേഷരീതിയിൽ ഭാഗഭാ ക്കാകാൻ ശ്രമപ്പെടുന്നില്ലെങ്കിൽ ആ അംഗവിന്യാസം കൊ ണ്ട് യാതൊരു പ്രയോജനവും ഉണ്ടാകുന്നില്ല. ഈ ഭാഗഭാ ഗിത്വം ദിവ്യജ്ഞാനത്തിലാണ് അധിപ്പിതമായിരി മന്നേത്. ദിവ്യജ്ഞാനം (മഅരിഫത്ത്)ആകട്ടെ, ദിവ്യാ നഗ്രഹത്തിലും (ഫസ്ൽ)അധിപ്പിതമാണ്.

#### "റൂഹുൽഖുദ്സ്"

ടൈവം ആദ്യമായിത്തന്നെ അവൻെറ മഹത്തായ അ നുഗ്രഹവായ്പിനാൽ താൻ ഇപ്പിക്കുന്ന ആളിൽ 'റുഹുൽ ഖ്യദ്സ് അവതരിപ്പിക്കുന്നു എന്നത് സനാതനമായ, അ ഥവാ മനുഷ്യനെ സൃഷ്ടിച്ചതു മുതൽ അവൻ അനുവത്തിച്ച വന്നിട്ടള്ള സുന്നത്ത് ആകുന്നു. പിന്നീട്, 'റൂഹുൽ പ്രെസി' ൻെ സഹായത്താൽ തൻെ സ്നേഹവായ്പ് അയാളുടെ എദയത്തിൽ നിറസ്ത്രകയം അയാഠംക്ക് സ്ഥിരതയും വിശ്വ സ്ത്രത്യം നൽകി അനുഗ്രഹിക്കയും അയാളുടെ ദിവ്യജ്ഞാന ത്തെ അനേകം ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളാൽ ശക്തിപ്പെടുത്തുകയും അ യാളടെ എല്ലാ ഞെർബ്ബല്യങ്ങളെയും അകററുകയും ചെ യ്യുന്നു. എത്രത്തോളമെന്നാൽ അവൻെറ മാഗ്ഗത്തിൽ അ യാഠം ജീവൻ ബലിയർപ്പിക്കാൻതന്നെ സന്നഭ്ധനായി ത്തീരുന്നു. യാതൊരു കഷ്യപ്പാടിലും അകന്നുപോകാത്ത തരത്തിലുള്ള അപരിച്ഛേദ്യമായ ഒരു ബന്ധം ആ ദിവ്യസ ത്തയോടു അയാരംക്കുണ്ടായിത്തീരുകയും ചെയ്യൂന്നു. തൊത വാളിന്നും ആ ബന്ധത്തെ അറുത്തുകളയാനാവില്ല. എന്നാൽ, ആ സ്നേഹബന്ധത്തീന്ന ടൌതികമായ യാ തൊരു പിന്തുണയും ഉണ്ടായിരിക്കില്ല. സചഗ്ഗം പൂകാന 👊 മോഹമോ നരകത്തോടുള്ള പേടിയോ ഭെത്തിക സു ഖമോ മുതലും സമ്പത്തുമോ ഒന്നും അതിന്നു സഹായകമ ല്ല. മറിച്ച, ദൈവം മാത്രമറിയുന്ന അജ്ഞാതമായ ഒരു ബന്ധം ആണത്. ആ പ്രേമബന്ധിതന്നുതന്നെ ആ ബ സ്പത്തിൻെ രഹസൂം —അതെന്തുകൊണ്ടെന്നും എങ്ങനെ യെന്നും എ<u>ന്ത</u> ആഗ്രഹത്തിലെന്നും അറിയുമാറില്ലെന്ന ത്ത്രെ ഏറെ അത്ഭതാവഹം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, അതു ആദിയമായി ബന്ധപ്പെട്ടതത്രെ. ആ ബന്ധം 'മഅരി ഫ'ത്തിലൂടെ അഥവാ ദിവ്യജ്ഞാനംവഴി സിദ്ധിക്കുന്ന തല്ല. കാരണം, 'മഅരിഫത്ത്' പിന്നീട്ട കൈവരുന്ന തും ആ ബന്ധത്തെ ശോഭനമാക്കിത്തീർക്കുന്നതുമാകുന്നു. കല്ലിൽ അഗ്നി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നുവെങ്കിലും ചക്ക്കുക്കി ക്കപ്പിൽനിന്നു തീപ്പൊരികഠം പുറപ്പെടാൻ തുടങ്ങു ന്നു. അത്തരം ആളിൽ ഒരു ഭാഗത്ത് ദൈവത്തോടു ള്ള സത്താബന്ധം ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതോടൊപ്പം മറെറാത **ോഗത്ത**് മനുഷ്യസമദായത്തോടുള്ള സഹതാപവം അവ രെ സംസ്കരിക്കാനള്ള ഉൽക്കടാവേശവും ഉണ്ടായിരി ക്കും. ഇതേ കാരണത്താലാണ് ഒരു ഭാഗത്ത് ഭൈവത്തി ലേസ്റ്റ് സദാ ആകർഷിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരു ബന്ധ വം മറുഭാഗത്ത് ഇതര മനുഷ്യരെയും അവരുടെ അനേ കതരം ഭാവങ്ങളെയും തന്നിലേയ്ക്ക് ആകർഷിക്കുന്ന മറെറാരു ബന്ധവം ഉണ്ടായിത്തീരുന്നത്ര്. സൂര്യൻ ഭൂമി യിലെ സകലവസ്തക്കളെയും തന്നിലേയ്ക് ആകർഷിച്ച കൊണ്ടിരിക്കുകയും സ്വയം മറെറാന്നിലേയ്ക്ക് ആക്യപ്പ്ട മാകകയും ചെയ്യുന്നതുപോലെ! ഇതേ അവസ്ഥയാണം ആ ആളിലും ഉടലെടുക്കുമാറാകുന്നത്. അത്തരക്കാരെ

യാണ് ഇസ്റ്റാമികസാങ്കേതിക ശബ്ദത്തിൽ 'നബി' എ അം 'റസൂൽ' എന്നും 'മഹദ്വസ്' എന്നും പറയപ്പെടും ന്നത്". അവർ ദൈവത്തിൻെറ പരിശുദ്ധമായ സംഭാ ഷണത്താലും സംബോധനയാലും അനുഗൃഹീതരായിത്തീ അകയും അവരുടെ കൈസ്ത്ര് 'ബാരിക്ക്' അഥവാ, അസാ ധാരണമായ അത്ഭ്യതസംഭവം വെളിപ്പെടുകയും ചെയ്യു നമ. അവരുടെ അധികമായിട്ടുള്ള പ്രാർത്ഥനകളും സ്വീ കരിക്കപ്പെടുകയും പ്രാർത്ഥനകരംക്ക് ദൈവത്തിൽനിന്നു അധികമായ മറുപടികരം ലഭിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതാണ്.

### 'കശ്ഫ്' സാധാരണക്കാരിലും

തങ്ങാക്കും സത്യമായ സാപ്നങ്ങാം ഉണ്ടാകാറു ണ്ടെന്നും തങ്ങളുടെ പ്രാത്ഥനകളും സ്വീകരിക്കപ്പെടുന്നു വെന്നും തങ്ങരംകും ചിലപ്പോരം 'ഇൽഹാം' ഉണ്ടാകാറ്റ ണ്ടെന്നും അങ്ങനെയിരിക്കെ തങ്ങരംക്കും റസൂൽമാർക്കും തമ്മിൽ എന്താണ് വ്യത്യാസമുള്ളതെന്നും അറിവുകെട്ട ചിലർ ചോദിക്കുന്നു. ഇവരുടെ പക്കൽ ടൈവത്തിൻെറ പ്രവാചകന്മാർ ചതിയരോ സായംവഞ്ചിതരോ ആണ°! സാധാരണയായുള്ള കാര്യത്തിൽ പെരിമ നടിക്കുന്നവരാ ണത്രെ അവർ. പ്രവാചകന്മാതം അന്യതം തമ്മിൽ ഒര വൃത്യാസവും ഇവർ കാണുന്നില്ല. എന്നാൽ, ഇതു തിക ച്ചം അഹങ്കാര പ്രമത്തമായ വിചാരഗതിയാകന്നു. മൂലം ഇക്കാലത്തു് അനേകർ നശിച്ചൊടുങ്ങിക്കൊണ്ടി രിക്കയാണം. എന്നാൽ, സത്യാനേചഷകരെ സംബന്ധി ച്ചേടത്തോളം ഇതിനുള്ള, അവരുടെ ഈ സംശയത്തിനുള്ള വ്യക്തമായ മറുപടിയുണ്ട്. അതിതാണ്:

ദൈവം ഒരു വിഭാഗം ആളുകളെ തന്റെ സവിശേ അനുഗ്രഹങ്ങളും സ്നേഹവാൽസല്യവും വ്യായ വരിപ്പുരാക്കുകയും തൻെറ പ്രത്യേകമായ ആത്മീയാനു ഗ്രഹങ്ങളുടെ വലിയൊരു ഭാഗം അവർക്ക് നൽകുകയും ചെയ്യുന്നു. അതുകാരണം, ശാാ്യബുദ്ധികളം അന്ധന്മാരും എപ്പോഴം അമ്പിയാക്കന്മാരുടെ നിഷേധികളായി ചമ എന്നിരിക്കിലും ടൈവത്തിരെറെ പ്രവാച ഞ്ഞുപോന്നു. കന്താർ അത്തരക്കാരുടെമേൽ വിജയിക്കുകതന്നെ ചെയ്ത കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അവർക്കും മററുള്ളവർക്കുമിടയിൽ അ ത്യുജ്ജാലമായ ഒരു വ്യതിരേകം ഉണ്ടെന്നു ബുദ്ധിമാസാർ ഒടുവിൽ സമ്മതിച്ച പറയാൻ നിർബ്ബന്ധിതരായിത്തി അമാറ**് അവർ മുഖേന എപ്പോഴും അസാധാരണമായ** വെളിപ്പെട്ടുകൊണ്ടിരുന്നു. ഒരു യാ അത്ഭുതപ്രകാശം ചകൻെറ കയ്യിലും ഏതാനം വെള്ളിത്തുട്ടുക**ം** ഉണ്ടായെ ന്നു വരാം. ഒരു ചക്രവർത്തിയുടെ ഖജനാവിലും വെള്ളി നാണയങ്ങരം നിറഞ്ഞിരിക്കും. എന്നാൽ, ആ യാചക നു പറയാനാകുമോ താനും ആ ചക്രവർത്തിയ്ക്കും സമാന നാണെന്ന്? മഗൊങ്ങാഹരണം പറഞ്ഞാൽ, ഒരു മിന്നാ മിനുത്തിലും പ്രകാശം കാണപ്പെടുന്നു; സൂര്യനിലും പ്ര എന്നാൽ, താൻ സൂര്യനോടൊക്കമേന്ത് കാശമുണ്ട്. ആ കീടത്തിനും പറയാനാവുകയില്ല. ദൈവം സാധാര ണക്കാരിൽ സചപ്പം (റൂയാ) ആത്മദർശനം (കശ്ഫ്) വെളിപാട് (ഇൽഹാം) എന്നീ ആത്മീയാനഗ്രഹങ്ങളുടെ ബിജാധാനം നടത്തിയിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അതു അവർ തങ്ങള ടെ സ്വന്തം അനുഭവങ്ങരം മുഖേനയും നബിമാരെ തിരി ച്ചറിയുമാറാകുന്നതിന്നും ഒരു ഒഴികഴിവും അവശേഷി ക്കാത്തതരത്തിൽ അവരിൽ ന്യായപൂർത്തി വരുത്തുന്ന തിന്നുമായിട്ടത്രെ.

#### ഭൈവനിയുക്തൻമാർ

ടൈവത്തിൻെറ വരിഷ്യന്മാരുടെ ഒരു പ്രത്യേകത അവർ സ്വാധീനവും ആകർഷണവും ഉള്ളവരാണെന്നതാ കന്നു, അവർ ലോകത്ത് ആത്മീയതലമുറകളെ സൃഷ്ടി ച്ചാപ്പിക്കുന്നതിനുവേണ്ടി അയക്കപ്പെടുന്നവരത്രെ. അവ ർ സൂക്ഷൂമായ അന്തർദൃഷ്ടികളോടെ മാർഗ്ഗദർശനം നൽ കന്നവരാകയാലം സൃഷ്ടികളുടെ കറുത്ത തിരശ്ശീലകളെ ഇടസ്സ്നിന്നു നീക്കിക്കളയുന്നതിനാലും, യഥാർത്ഥമായ ടൈവികജ്ഞാനവും യഥാർത്ഥമായ ആത്മനിരാകരണവും ഭയഭക്തിയം ആത്മീയാഭിതചിയം താൽപരുവുമെല്ലാം അവർമുഖേനതന്നെയാണ് ഹൃദയങ്ങളിൽ ഉടലെടുക്കുന്നത്. അവരുമായുള്ള ബന്ധം വിച്ഛേടിക്കുന്നതു ഒരു ശാഖ താ യ മരത്തിൽനിന്ന് വെട്ടിനീക്കുന്നതു പോലെയത്രെ. അ വരുമായി ബന്ധം സ്ഥാപിക്കുന്നതോടെതുന്നെ അതി രൻറ തോതനസരിച്ച ആത്മീയവികാസം പ്രാപിച്ചതുട ങ്ങുന്നു എന്നതത്രെ ആ ബന്ധത്തിന്റെ പ്രത്യേകത. ആ ബന്ധം ഉപേക്ഷിക്കുന്നതോടെ ഈമാനിൻെറ സ്ഥി തിഭാവങ്ങളിൽ പൊടിപടലങ്ങരം വീഴാൻ തുടങ്ങുന്നു. തനിയ'ക്ക് ടൈവത്തിന്റെ നബിമാരെയോ റസൂൽ മാരെയോ ആവശ്യമേയില്ലെന്നു പറയുന്നതു അഹംഭാവ പൂർണ്ണമായ സംസാരമാകുന്നു. അതു ഈമാനില്ലായ്മയുടെ അടയാളമാകുന്നു. അത്തരത്തിൽ ചിന്തിക്കുന്ന ആരം ആ ത്രമവഞ്ചന നടത്തുന്നു. ഞാൻ നമസ്ക്കരം അനുപ്പിക്ക ഞാൻ നോമ്പ് നോൽക്കുന്നില്ലേ? കലിമ ന്നില്ലേ? ചൊല്ലന്നില്ലേ? എന്നൊക്കെ പറയുന്നതും ഈമാനിനെ യം അദ്ധ്യാത്യമിക രസാനഭ്രതികളെയുംകുറിച്ച വിവര മില്ലാത്തവനായതുകൊണ്ടുമാത്രമാണ്യ. മനുഷ്യനെ ടൈവം

തന്നെയാണ് സൃഷ്യിക്കുന്നതെങ്കിലും ഒരാളുടെ ജനനത്തി നർറ കാരണത്തെ മറെറാരാളുമായി ബന്ധപ്പെട്ടത്തിയ തെങ്ങനെയെന്നകാര്യം അയായ ചിന്തിച്ചുനോക്കേണ്ടതാ ണ്. ശാരീരികമായ പരമ്പരയിൽ ജനിക്കാൻ കാരണ മായ ഒരു മൌതികപിതാവ് ആവശ്യമായിട്ടുള്ളതുപോ ലെതന്നെ ആത്മീയ പിതാവം ഉണ്ടായിരിക്കും. അദ്ദേ ഹം മുഖേന ആത്മീയ ജനനം സംഭവിക്കുന്നു. ജാഗ്രതി ഇസ്ലാമിൻെറ ബാഹ്യത്രപം കണ്ടു ചതിപ്പെട്ടപോ കാതിരിക്കുവിൻ. ദൈവവചനങ്ങയം ശ്രദ്ധാപൂർവ്വം വായിച്ചു നോക്കുവിൻ! അതു നിങ്ങളിൽനിന്ന് എന്താ ണ് ആഗ്രഹിക്കുന്നും? 'സൂറാ ഫാതിഹായിൽ നിങ്ങ യക്ക് പ്രാത്ഥിക്കാൻ പഠിപ്പിച്ചതെന്തോ അതേ കാര്യം തന്നെയാണ് അതാഗ്രഹിക്കുന്നത്ര്. അതായത്,

ചെല്ലാ ചില്യാ നിൽവർക്കും ലഭിച്ച എന്ന 'ദുആ' നബിമാർക്കും റസൂൽമാർക്കും ലഭിച്ച അനഗ്രഹങ്ങാം നിങ്ങാംക്കും ലഭ്യമാകുന്നതിനവേണ്ടി അഞ്ചുനേരം പ്രാത്ഥിക്കുവിൻ എന്നു ടൈവം നിങ്ങളോട്ട കൽപ്പിക്കുന്നു. എന്നാൽ, നംബിമാരുടേയും റസൂൽമാരു ടെയും മുഖേനയല്ലാതെ നിങ്ങാംക്ക് ആ അനഗ്രഹങ്ങാം എങ്ങനെ പ്രാപിക്കാനാകം?

ഇവ്രകാരം 'യഖീനി'ൻെറയം (بَعْبَ) പ്രേമവാ യംപിൻെറയം (بحبت) ഉന്നതശ്രേണികളിൽ എത്തി കന്നേതിന്നവേണ്ടി പല കാലങ്ങളിലായി വന്നുകൊള്ളു ന്ന ദൈവത്തിൻെ പ്രവാചകരിൽനിന്ന് നിങ്ങരം 'നി അ'മത്തം''കരം അഥവാ ആത്മീയാനുഗ്രഹങ്ങരം ആജ്ജിക്ക് മാറാകുന്നതിന്നു' നിങ്ങളെ നിബ്ബസിതരാക്കിയിരിക്കുന്നു.

TO AL

ഇപ്പോയ നിങ്ങയ ദൈവത്തോടു പൊരുതാൻ പുറപ്പെട്ടമോ? പിതാവ് മൂഖേന ജനിക്കാൻ മനസ്സില്ലെന്ന ഒരു ബീജത്തിന പറയാനാകുമോ? വായുവിൻെ സഹായ ത്രോടെ ശബ്ദം ശ്രവിക്കാൻ തയ്യാറില്ല എന്നു ചെവിയൂ് പറയാനാകമോ? ദൈവത്തിൻൊ സനാതനമായ ചട്ടങ്ങളെ എതിർക്കാൻ പുറപ്പെടുന്നതിലും വലിയ ബു ധിശുന്യത മറൊന്താണ്?

#### ഞാൻ കൃഷ്ണൻതന്നെ

ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ അല്ലാഹുവിൽനിന്നും ഞാൻ വെളിപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു മസ്ലിംകളുടെ സമുദ്ധാരണത്തിന്നു വേണ്ടി മാത്രമല്ല, മുസൽമാന്മാരുടെയും ഹിന്ദുക്കളുടെയും കൃസ്സാനികളുടെയും ഈ മൂന്നു സമുദായങ്ങളുടെയും ഉദ്ധാര ണം മുൻനിറുത്തിയാകുന്നു. അല്ലാഹ എന്നെ മുസ്ലിംകരം ക്കും കൃസ്ത്യാനികഠംക്കും വാഗ്ദത്തമസീഹ് ആയി അയ ച്ചതുപോലെ ഞാൻ ഹിന്ദുക്കരംക്ക് ഒരു അവതാരം എന്ന നിലയിലും ആകുന്നു. ലോകത്തു നിറഞ്ഞു കിടക്കുന്ന പാപങ്ങളെ ദൃരീകരിക്കുന്നതിന്നായി ഞാൻ മസീഹിബം നു മർയമിൻെറ പ്രതിരൂപത്തിൽ വെളിപ്പെട്ടതു പോലെ ഹിനുക്കളിലെ അവതാരങ്ങളിലെല്ലാംവച്ച ഏററവും വ ലിയ അവതാരമായിരുന്ന രാജാ കൃഷ്ണൻറയും പ്രതിരൂപ മാണെന്ന വസ്തത കഴിഞ്ഞ 20 കൊല്ലത്തിലേറെ കാല മായി ഞാൻ പരസ്യപ്പെടുത്തികൊണ്ടിരിക്കയാണ്. ആ ത്മീയഭാഷയിൽ പറഞ്ഞാൽ ഞാൻ അദ്ദേഹംതന്നെ യാകുന്നു. ഒരു തവണയല്ല, എത്രയോ തവണ 'നീ ഹിന്ദു ക്കയക്ക് കൃഷ്ണനും മസൽമാന്മാർക്കും കൃസ്സ്യാനികയക്കും വാഗ്യത്തമസീഫം ആണം' എന്നു ദൈവം എന്നോടു പറഞ്ഞു. അജ് ഞനായ മസ്സിം ഇതുകേട്ട ഉടൻ പറഞ്ഞേ

യ്ക്കും ഇതാ, ഇവൻ കാഫിറിൻെറ പേർ സ്വായത്ത മാക്കിക്കൊണ്ടു വ്യക്തമായ തരത്തിൽ കുഫ്റിനെ സ്വീ കരിച്ചിരിക്ക്നു എന്നു ! എന്നാൽ, ഇതു ദൈവത്തിൽ നിന്നുള്ള വെളിപാട് (വഹ്യ്) ആകസം. അതു തുറന്നു പറയാതിരിക്കാൻ എനിയ്ക്ക് നിർവ്വാഹമില്ലതന്നെ. ഇ ത്തരം ഒരു വൻസഭസ്സിൽ ഞാൻ ഇക്കാര്യം തുറന്നു പ്രസ്താ വിക്കുന്നു ഇതാട്യമാണ്. എതെന്നാൽ. ദൈവത്തിൽ നിന്നു വെളിപ്പെടുന്ന ആളുകളാരോ അവർ ദുർഭാഷണക്കാ രുടെ ആക്ഷേപൾകാരങ്ങളൊന്നും ഭയപ്പെടുന്നവരല്ല.

## ശ്രീകൃഷ്ണൻ നബി

രാജാ കൃഷ്ണൻ യഥാർത്ഥത്തിൽ ഒരു പരിപൂണ്ണ മനു ഷൃനായിരുന്തു എന്നു എനിയ്ക്കു വെളിപ്പെടുത്തപ്പെട്ടി രിക്കുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന്നു തുല്യനായി ഹിന്ദുക്കളുടെ പ്രചാരിലും അവതാരങ്ങളിലും മറൊരാളെ കണോ നാവില്ല. അദ്ദേഹം തൻറെ കാലഘട്ടത്തിലെ അവതാ രം അഥവാ നബി ആയിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിൽ ദൈവത്തിൽനിന്നുള്ള 'റൂഹുൽ ഖുദ്സ്' (പരിശുദ്ധാത്താവ്) ഇറങ്ങാറുണ്ടായിരുന്നു. അദ്ദേഹം ദൈവത്തിൽനിന്നുള്ള ജേതാവും ഐശ്വര്യവാനം ആയിരുന്നു. ആര്യവർത്തത്തെ പാപത്തിൽനിന്നു ശ്രദ്ധീകരിച്ച അദ്ദേഹം തൻറെ കാലഘട്ടത്തിലെ നബി തന്നെയായിരുന്നു. എന്നാൽ, അദ്ദേഹത്തിൻോ പാപങ്ങാം പിൽക്കാലത്ത് മാററി മ റിക്കപ്പെട്ടു. ദൈവപ്രേമം നിറഞ്ഞു തുളമ്പിയ ആളായി രൂന്നു അദ്ദേഹം. നന്മയോടു സ്നേഹവും തിന്മയോടു വെ

<sup>\* &#</sup>x27;കാമിൽ ഇൻസാൻ' (പൂണ്ണിമനഷ്യൻ) എന്നു വാഗ്ദത്തമ സീഹ് (അ) പ്രവാചകൻ എന്നതിൻെ പര്യായമെന്നോണമാണ് എല്ലായിടത്തും ഉപയോഗിച്ചപോന്നിട്ടുള്ളത്.—പരി.

രപ്പും പുലത്തിയിരുന്നു. അവസാനകാലത്ത് അദ്ദേഹ ത്തിൻെ ഒരു പ്രതിരൂപം അഥവാം, അവതാരം വെളി പ്രെടുമെന്നതു ദൈവത്തിൻെ വാഗ്യദാനമായിരുന്നു. ആ വാഗത്തം എൻെ പ്രാടുർഭാവത്തോടുകൂടി പൂര്തി യായിരിക്കുന്നു. മററു വെളിപാടുകളോടൊപ്പം എന്നെ കുറിച്ച എനിയ്ക്ക് ലഭിച്ച മറെറാരു വെളിപാട് ഇതും ആയിരുന്നു:

''ഓ കൃബ്ണാ, രുദ്രഗോപാലാ, നിൻെ മഹിമ ഗീതയിൽ എഴുതപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു''.

ആകയാൽ, ഞാൻ കൃഷ'ണനെ സ്പേഹിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ. ഞാൻ അദ്ദേഹത്തിൻെ പ്രതിരൂപമാകന്നം. ഇവിടെ മറൊാര്ദ രഹസ്യവും കൂടിയുണ്ട്. കൃഷ്യനിൽ ആരോപിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഗുണവിശേഷങ്ങരം ഏതോ അവ (പാപങ്ങളെ ഹരിക്കുന്നവനും പാവങ്ങളെ സമാശ്വസി പ്പിക്കുകയും സംരക്ഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്നവനും) വാശത്തമ സീഹിൻറയും ഗുണഭാവങ്ങരം ആകന്നുവല്ലോ. ചുരുക്ക ത്തിൽ, ആത്മീയഭാഷയിൽ പറഞ്ഞാൽ കൃഷ്യനം വാശത്ത മശീഹാവും ഒരാരംതന്നെയാകുന്നു. സാമുദായികമായ ശബ്ലശൈലിയിൽ മാത്രമാണ് വ്യത്യാസമുള്ളത്.

## ജീവാത്മാവും പരമാണുക്കളും സൃഷ്ടികൾ

ഞാനിനി കൃഷ്ണൻ എന്ന നിലയിൽ ആര്യസുഹ്യ ത്തുക്കാക്ക് അവരുടെ തെററുകളെകുറിച്ചു് താക്കീതു നൽകിക്കൊള്ളട്ടെ. അവയിൽ ഒന്നു ഞാൻ മുമ്പേ പറ ഞ്ഞുവന്നതുതന്നെയാണ്. ആത്മാക്കളും പ്രകൃതി എന്നും പരമാണു എന്നും പറയപ്പെടുന്ന പ്രപഞ്ചത്തിലെ അ ണുക്കളും അസ്യഷ്യങ്ങളും അനാദിയും ആണെന്ന ധാര ണയും വിശ്ചാസ സിധാന്തവും ശരിയല്ല എന്നുള്ളതാ ണതു്. മററാരുടെയെങ്കിലും ആശ്രയത്തിൽ നിലനിൽക്ക ന്നവനല്ലാത്ത ആ പരമേശ്വരനല്ലാതെ സ്വയംഭൂവായി മറെറാന്നും തന്നെയില്ല. മറെറാന്നിൻെറ ആശ്രയത്തിൽ ജീവിക്കുന്നതെന്തോ അതു സ്വയംഭൂവായിരിക്കാവതല്ല. ജീവാത്മാക്കളുടെ ഗുണങ്ങരം സ്വതഃസിദ്ധങ്ങളാണോ? അവയെ ആരം സൃഷ്യിച്ചതല്ലേ? ഇതു ശരിയാണെങ്കിൽ ജീവാത്മാക്കാക്ക് ശരീരത്തിൽ സ്വയം പ്രവേശിക്കാനും ആവുമല്ലോ. പരമാണുക്കളുടെ സംയോജനവും വിശ്രഥ നവും സ്വയംസംഭവിക്കാവുന്നതുമാണ്. ഇപ്രകാരമാ ണെങ്കിൽ പരമേശചരൻെ അസ്തിത്വം അംഗീകരിക്കുന്ന തിന്നു യാതൊരു ന്യായയുക്തിയും നിങ്ങളുടെ പക്കൽ അവശേഷിക്കയില്ല. യുക്തി അതംഗീകരിക്കുമെങ്കിൽ അതായത്, സകല ജീവാത്മാക്കളിലും അന്തർലീനമാ യിട്ടുള്ള ഗുണവിശേഷങ്ങളും സ്വയംഭൂക്കളാണെങ്കിൽ ജീ വാത്രാവം പദാത്ഥവം അഥവാ, പരമാണക്കളം തമ്മിലു ള്ള സംശ്ലേഷണവും സ്വയം സംഭവിക്കുന്നു എന്നും സഹർ ഷം അംഗീകരിക്കാനാവം∗. ഒരു കാര്യം സ്ഥയംസംഭവി ക്കാറുന്നതിന്നുള്ള മാഗ്ഗം തുറന്നിട്ടിരിക്കെ, ഒടെ വഴി തുറന്നു കിടക്കുകയും മറൈ വഴി അടച്ച കളയുകയും ചെയ്യുന്നതി ന്നു യാതൊരു ന്യായവുമില്ല. യാതൊരു ന്യായശാസ്ത്രവം ഈ വിചാരരീതിയെ അംഗീകരിക്കുന്നതല്ല.

## മോക്ഷം താൽക്കാലികമല്ല

ഈ പിഴവ് ആര്യസുഹൃത്തകളെ മറെറാൽ പിഴ വിൽ തളച്ചിട്ടിരിക്കയാണ്. ആദ്യത്തെ പിഴവിൽ

<sup>ാ</sup> ജീവാതമാക്കളെയും പരമാണുക്കളെയും ടൈവം സൃഷ് ഭീച്ചതല്ലെന്നും അവയെ കൂട്ടിയിണക്കൽ മാത്രമാണ് ജൈവത്തി ഒൻറ ജോലി എന്നുമാത്ര ആര്യമതസിധോന്തം, ... പരി,

പരമേശ്വരന്നാണ് നഷ്യഖങ്കിൽ ഇതിൽ അവക്ക്തന്നെ യാണ് നഷ്യം. മുക്തി അവരുടെ പക്കൽ കാലപരിധി ക്കധിനമാണ്. അതേ അവസരത്തിൽ പുനർജൻമസി ദ്ധാന്തം എന്നേയ്ക്കും കണ്ടത്തിലെ ഹാരമായി കരുതുകയും ചെയ്യുന്നു. പുനർജൻമത്തിൽനിന്നു മോചനമില്ലത്രെ. ഈ ലുബ<sup>ം</sup>ധും സങ്കുചിതതാവം കാരുണ്യവാനം അതൃ ഭാരന്മായ ദൈവത്തിൽ ആരോപിക്കുന്നത് യുക്തിക്ക് ന്നിരക്കാത്തതാണ്. നിതാന്തമോക്ഷം നൽകവാനുള്ള സ ർവ്വശക്തിത്വം പരമേശ്വരന്നുണ്ടായിരുന്നെങ്കിൽ. സ്വശക്തിയുടെ അനുഗുഹവായ്പിൽനിന്നു ദാസന്മാരെ അകററിനിത്തുവാൻ എന്തിനു അത്തരം ലുബൗധം കാ ണിക്കേണ്ടിയിരുന്നു എന്നു മനസ്സിലാകുന്നില്ല. രംഖകാലംവരെ ശിക്ഷാവിധിയിൽ നിറുത്തിയ ജീവാ ത്മാക്കളെ ശാശ്വതമായി പുനർജൻമ പ്രക്രിയയ്ക്കു് വിധേ യമാക്കിയിരിക്കയാണ്. /ആ ആത്മാക്കളാണെങ്കിൽ പ രമേശാരൻറെ സൃഷ്ടികളുമല്ലത്രെ. ഇതിനുള്ള ആര്യസു ഹൃത്തുക്കളുടെ പ്രത്യുത്തരം ദൈവം നിത്യമുക്തി നൽക ന്നതിന്ന് കഴിവുള്ളവൻ ആയിരുന്നെങ്കിലും, സവ്വശക്തി മാൻ തന്നെയെങ്കിലും പുനർജൻമപ്രക്രിയ മുറിഞ്ഞുപോകാ തിരിക്കുന്നതിന്നാണ് മുക്തിക്ക് കാലചരിധി നിശ്ചയി ച്ചിട്ടുള്ളതെന്നത്രെ. ജീവാത്മാക്കറം ഒരു നിശ്ചിത എണ്ണും മാത്രമായിരിക്കുകയും അനവധി ഇല്ലാതിരിക്കുകയും ചെ യ്യുന്ന അവസ്ഥയിൽ ശാശ്വതമുക്തി നൽകപ്പെടുമ്പോരം പുനർജന്തപ്രക്രിയ നിലച്ചപോകുന്നതാണ്. ടെന്നാൽ, ശാശചതമുക്തി പ്രാപിക്കുന്ന ജീവാത്മാവ് മുക്തിശാലയിൽ പ്രവേശിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽ പരമേശചരൻറ അധീനത്തിൽ നിന്നു് സ്വതന്ത്രമായിത്തീരുന്നു. അങ്ങി നെ വരുമ്പോയ ഈ പ്രതിഭിനനിഷ്ക്രമണത്തിന്റെ ഫ

ലാന്തം എന്തെന്നാൽ, പുനർജന്മപ്രക്രിയയ്ക്ക് വിധേയമാ ക്കാൻ പരമേശ്വരൻെറ പക്ഷൻ ഒരൊറ്റ ജീവാത്മാവം ഉണ്ടാകയില്ല എന്നതായിരിക്കും. എന്നാകിലുമൊരിക്കൾ ഈ തൊഴിൽ അവസാനിക്കമാന്നതിനാൽ പരമേശ്വരന്ന് നിഷ്ക്രിയനായിരിക്കേണ്ടി വരുന്നതുമാണ്. ഈ ബന്ധിതസാഹചര്യങ്ങ**ം** കാരണം മുക്തിയ്ക്ക<mark>° കാലപരി</mark> ധി നിണ്ണയിക്കാൻ പരമേശ്വരൻ നിശ്ചയിച്ചവത്രെ\*. രിക്കൽ മോക്ഷം പ്രാപിച്ചുകഴിഞ്ഞവർ, പാപങ്ങളിൽനി ന്നു ശുദ്ധീകരിക്കപ്പെട്ട പാപരഹിതരായിട്ടുള്ളവർ മുക്തിശാ ലയിൽനിന്നു എന്തിനാണ് പുറത്താക്കറ്റെടുന്നത് എന്ന മറെറാരു പ്രശ്നം ഇവിടെ ഉന്നയിക്കപ്പെടാം. മുക്തിസ്ഥാ നത്ത് പ്രവേശിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന ഓരോ ജീവാതമാവിലും ഒരു പാപം അവശേഷിച്ചിരിക്കം എന്നും ആ പാപത്തി ഒൻറ ശിക്ഷയായിട്ടാണ് അവസാനം എല്ലാ ഓരോ ആ ത്മാവം മുക്തിശാലയിൽനിന്ത് പുറത്താക്കപ്പെടുന്നതെന്ത മാണ്, പരമേശ്വരൻ ഈ ആക്ഷേപത്തിന്ത് മറുപടി നൽകുന്നത്!!

<sup>\* &#</sup>x27;'മോഷം പ്രാപിച്ച ജീവാത്മാക്കരം മഹാകൽപം കഴി യുന്നതുവരെ മുക്താവസ്ഥയിൽ ബ്രഹ്മാനമാനമവിച്ചുകൊണ്ടിൽ ന്നതിരെ ശേഷം മുക്തിസുഖരെ തുജിച്ചു വീണ്ടും സം സാരത്തിലേയ്ക്ക് വന്നുചേരുന്നു...... യാതൊരു ജീവാത്മാവും മുക്തിയിൽനിന്ന് പ്രപഞ്ചത്തിലേയ്ക്ക് തിരിച്ചുവരുന്നതല്ലെ കിൽ ഇക്കാണുന്ന ലോകത്തിന്റെ ഉന്മൂലനാശം —മൂലതോഹാനി —തന്നെ വന്നുപോകുന്നതാണ്. ജീവാത്മാക്കരം പ്രപര്ച്ചത്തിൽ ബാക്കിയില്ലാതായിത്തിരം എന്നത്മാം'. (സത്യാത്ഥ്യകാശം — സ്വാമി ഒയാനന്ദ്രസരസ്തി. മലയാള പതിപ്പ്, ഭാ. 296-297) ....പരി.

ഇതൊകെയാണ് ആര്യമതക്കാരുടെ തമ്പര്യം. ഇത്തരം ബന്ധനങ്ങളിൽപെട്ട വട്ടംകറങ്ങുന്ന ഒരാഠംക്ക് പരമേശ്വരൻ എന്നു പറയാവുന്നതെങ്ങിനെ എന്നു നീ തിബോധത്തോടെ ചിന്തിക്കേണ്ടതാണ്. കഷ്ടം! ഒൈ വത്തിൻറെ സ്മഷ്ടികത്തൃത്വത്തെ നിഷേധിച്ചുകൊണ്ടു ആര്യസുഹൃത്തുക്കാം തങ്ങളുടെ നിലപാടിനെ വലിയ കഴപ്പത്തിൽപെട്ടത്തിയിരിക്കുകയാണ്. പരമേശ്വരൻറ പ്രവൃത്തികളെപ്പററി തങ്ങളുടെ സ്വന്തം പ്രവൃത്തികാം ഹൊപ്പിച്ച ചിന്തിച്ചുകൊണ്ടു അവനെ അപമാനിക്കയും ചെയ്തു. ഒൈവം എല്ലാ ഗുണങ്ങളിലും സ്വഷ്ടികളിൽ നിന്നു് വിഭിന്നനാണെന്നും സ്വഷ്ടികളുടെ ഗുണങ്ങളുടെ നിലവാരംവെച്ചു ദൈവത്തെ അളക്കുന്നത്ര് താക്കികന്മാ തുടെ പക്കൽ 'ഖിയാസ് മഅൽ ഫാരിബ്' എന്നു പറ

#### പരമേശ്വരൻ സർവ(സഷ്ടാവ്

ഇല്ലായ്മയിൽനിന്നു് ഒന്നും ഉണ്ടാവുകയില്ല എന്നതു് സൃഷ്ടികളുടെ വ്യാപാരങ്ങളെ സംബന്ധിക്കുന്ന ബുദ്ധി യുടെ വികലാനുവേമാകുന്നു. ആകയാൽ, ഇതേ തത്വത്തി ഒൻറ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ദൈവത്തിൻെറ ഗുണങ്ങളെയും ഉയപ്പെടുത്തുകയെന്നത് ചിന്താശൂന്യതയല്ലെങ്കിൽ മറെറ ന്താണ്? ദൈവം മൌതികമായ നാവുകൂടാതെ സംസാ രിക്കുന്നു. കണ്ണുകയ കൂടാതെ അവൻ കാണുന്നു. ഇതേത രത്തിൽതന്നെ അവൻ ഒൌതികമായ യാതൊരുപാധിയും മൂടാതെ സൃഷ്ടിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അവന്നു സൃഷ്ടി ക്കാൻ പരമാണുക്കയവേണം എന്നു നിർബ്ബസ്യിക്കുന്നതു് ദൈവികമായ ഗുണങ്ങളെ നിഷ്ക്രിയമാക്കുകയാകുന്നു. ഈ സിദ്ധാന്തത്തിൽ മറെറാൽ വലുതായ കഴപ്പവംകൂടി യുണ്ട്. ഈ തതാപ്രകാരം അനാദി എന്ന ഗുണത്തിൽ ഓരോ പരമാണുവിനെയും ടൈവത്തിന്റെ കൂട്ടകാരായി കരുതേണ്ടിവരുന്നു. വിഗ്രഹപൂജകർ ഏതാനും ബിംബ ഞ്ങളെ ദൈവത്തിൻെറ കൂട്ടുകാരനായി സങ്കൽപിക്കുമ്പോ 🜣 ഈ വിശ്വാസപ്രകാരം ലോകം മുഴുവൻ ദൈവത്തി ൻെ പങ്കാളികളായി. എന്തെന്നാൽ, ഓരോ അണവും അതിന്റെ അസ്കിത്വത്തിൽ ദൈവഗുണം ആവാഹിക്ക ന്നതായി സങ്കൽപിക്കേണ്ടിവരുന്നു. ഞാനിക്കാര്യങ്ങ ളൊക്കെ പകയും വിരോധവുംകൊണ്ട പറയുന്നതല്ല എന്നു ദൈവത്തിന്നറിയാം. വേദത്തിന്റെ മൂലപാഠങ്ങരം ഒരിക്കലും ഇല്ലാതിരിക്കില്ലെന്നു ഞാൻ ഉറച്ചു വിശ്വസി ക്കുന്നു. ഇത്തരം വിശ്വാസങ്ങാം ഭാർശനികമ്മാന്യന്മാരു ടെ വിചാരവിലാസതഭരം മാത്രമാകന്നു. അവരിൽ വ ലിയൊരു വിഭാഗം നാസ്കികരായി ചമഞ്ഞു. ഈ വി ശ്വാസതയാജ്യം ആര്യസുഹൃത്തുക്കാം കൈയ്യൊഴിച്ചി ല്ലെങ്കിൽ അവരുടെ ഒടുപുലച്ച്യം ഇതായിരിക്കമേന്ന ഞാൻ ഭയപ്പെടുന്നു. ഈ സിദ്ധാന്തത്തിൽ ഒരു ശാഖയാ യിട്ടുള്ള പുനർജന്മതത്വവും മൈവത്തിന്റൊ കാരുണ്യഗു ണത്തിലും അനുഗ്രഹാതിരേകത്തിലും കുറചാർത്തുന്ന ത ത്വമാകുന്നു. തുച്ഛമായ ഒരു സ്ഥലത്ത് ഉദാഹരണമായി എറുമ്പുകയ കോടി കോടികണക്കിന കാണപ്പെടുന്നു. ഓരോ ജലത്തുള്ളിയിലും പതിനായിരക്കണക്കിൽ കൃമി കഠം ഉണ്ടാകുന്നു. പിന്നെ നദികളം സമ്യദ്രങ്ങളം വന ത്ങളും എണ്ണിയാലൊടുത്മാത്ത അനേകത്നും ജീവജന്തുക്ക ളാലും കൃമികീഡങ്ങളാലും നിറഞ്ഞുകിടക്കുന്നു. ഇതിന്നെ തിരിൽ മനുഷ്യരുടെ ജനസംഖ്യ തുലനം ചെയ്യാൻപോലും

സാധ്യമല്ലാത്തവിധം നിസ്സാരമാണ്. ഇങ്ങിനെയിരി കെം, ഇനി പുനർജന്മതത്വം ശരിയെന്നു വാഭത്തിനുവേ ബഭി സമ്മതിച്ചാൽപോലും ഇക്കാലത്തിനിടയിൽ പര മേശ്വരൻ സൃഷ്ടിച്ചത എന്തൊന്നാണ്? ആർക്കാണ് മോക്ഷം നൽകിയതു്? ഭാവിയെകുറിച്ചു എന്ത് പ്രത്യാശ പുലർത്താനാകും?

ഇതിന പുറമെ, ശിക്ഷ നൽകുന്നവെങ്കിലും ശിക്ഷ യനുഭവിക്കുന്നവനു കുറത്തെ കുറിച്ചു അറിവു നൽകാതി രിക്കുക എന്ന തതാവും മനസ്സിലാക്കാനാവുന്നില്ല. റെറാത് വലതായ കഴപ്പവം ഉണ്ട്. മുക്തി അഥവാ മോക്ഷം ജ്ഞാനത്തിൽ അധിഷ്ടിതമാണ്. ജ്ഞാനം ഒപ്പംതന്നെ നഷ്ടപ്പെട്ടുകൊണ്ടിരിക്കയും ചെയ്യുന്നു. പുനജ്ജനം എടുക്കുന്ന എത്ര വലിയ ഏതൊരു പണ്ഡി തനായാലും വേദത്തിൻെ ഏതെങ്കിലുമൊരു ഭാഗം മറ ക്കാനിടയാകുന്നുണ്ടും. ഇതിൽനിന്നു മനസ്സിലാകുന്നതും പുനർജ്ജനമം വഴി മോക്ഷം പ്രാപിക്കുക എന്നതു സാധ്യ മേ അല്ല എന്നാണല്ലോ. പുനഇജന്മപ്രക്രിയയ്ക്ക് വിധേ യരായി ലോകത്ത് തിരിച്ച വരുന്ന പുരുഷന്മാരുടെയും സ്ത്രീകളുടെയും പക്കൻ തങ്ങളുടെ പഴയ കുടുംബബന്ധങ്ങ ളറിയാനുള്ള നാമവിവരപ്പട്ടികുമൊന്നും ഇല്ലാതിരിക്കെ അവർ സ്വന്തം പെങ്ങളെയോ മാതാവിനെതന്നെയോ പരി ഗ്രഹിക്കേണ്ടിവരുന്ന സ്ഥിതിവിപര്യയവും സംഭവ്യമല്ലേ?

## 'നിയോഗം' നിന്ദൃനടപടി

ആര്യമതക്കാരിൽ നടപ്പായിട്ടുള്ള 'നിയോഗം'\* എന്ന സമ്പ്രഭായത്തെ സംബന്ധിച്ചേടത്തോളം അതു തീർത്തും

കാളുടെ ഉഞ്ചാതികളിൽ ഒരുവനെ പ്രാപിക്കുക എന്ന സസ്രദായ സന്ത്രാനമാലും അവന്റെ ജാഗ്ര സന്ത്രത്ത് അ

ഉപേക്ഷിക്കണമെന്ന ഉപദേശം ഞാൻ അടിക്കടി നൽ കിക്കൊണ്ടിരുന്നിട്ടുണ്ട്". ഒരാരം തൻറെ എല്ലാ മാനാഭിമാ നങ്ങരംക്കും ആശ്രയം കൊള്ളുന്ന തൻറെ ബഹുമാന്യയായ സ്ത്രീയെ താൻ അവളുടെ അറിയപ്പെടുന്ന ഭത്താവായിരിക്ക യം അതിൽ ഉറച്ചിരിക്കയും ചെയ്യവെ, പരിശുദ്ധയും പ തിവ്രതയുമായ ആ പത്നിയെ സന്താനലാഭാർത്ഥം മറെറാ രാളുടെ കൂടെ ശയിക്കാൻ അനവദിക്കുക എന്ന സമ്പ്രദാ യം മനുഷ്യവകൃതി ഒരിക്കലും അംഗീകരിക്കാത്തതാകന്നു. ഇതുസംബന്ധിച്ചു ഞാൻ കൂടതലൊന്നും ഇവിടെ എഴതാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നില്ല. മാന്യൻമാരായ ആളുകളുടെ കോൺ ഷ്യൻ'സിന്നു് ഞാനതു വിട്ടിരിക്കുന്നും

അതേ അവസരത്തിൽ ആര്യസമാജസൂഹൃത്തുക്കാം തങ്ങളുടെ ഈ മതത്തിലേയ്ക്ക് മുസ്ലിംകളെ ക്ഷണിക്കുന്ന പരിശ്രമത്തിലാണ്താനും! സത്യത്തെ അംഗീകരിക്കാ ൻ ഏതൊരു ബുദ്ധിശാലിയും തയ്യാറായിരിക്കും. എന്നാ ൽ, എല്ലാ അതീതശക്തികളാലും തൻെറ അസ്തിത്വം വെളിപ്പെടുത്തീട്ടുള്ള ദൈവത്തിനു സൃഷ്ടികത്തൃത്വം എന്ന ഗണം നിഷേധിക്കുകയും അവനെ എല്ലാ അനുഗ്രഹവാ

തതിന്നാണ<sup>ം</sup> നിയോഗം എന്നു പറയുന്നത<sup>ം</sup>. ഇതു മനുവും മ ററും വിധിച്ചിട്ടുള്ളതാണ<sup>ം, 1</sup> എന്ന ശബീദതാരാവലിയിൽ പ രയനം.

<sup>&#</sup>x27;സത്യാർത്ഥപ്രകാശം' ചയ്യർത്ഥാല്ലാസത്തിൽ നിയോഗവി ധികളെപ്പററി വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. 'സപിണ്ഡൻമാർ അതായത്' ഒത്താവിൻൊ ആറുതാവഴിവരെ അകന്ന ചർച്ചക്കാർ ഒത്താവി ഒൻറ ജേഷ്യാനജൻമാർ, അവനവൻൊ ജാതിയിലുള്ളവർ എന്നിവ രോട്ട കൂടിയാണ് വിധവയായ സ്ത്രീ നിയോഗം ചെയ്യേണ്ടത്. എന്നാൽ ഇപ്രകാരം നിയോഗം ചെയ്യുന്നത് മൃതഭാര്യനായ പു

യ്പിൻെറയും പ്രത്യക്ഷത്രപമായി സങ്കല്പിക്കാതിരിക്ക യും ചെയ്യുന്നതു് ഒരു സതൃതയല്ല. അത്തരമൊരു പര മേശ്വരൻ പരമേശ്വരൻ ആയിരിക്കാവതുമല്ല. മനഷ്യൻ ദൈവത്തെ അവൻെറ 'ഖുദ്നത്" അഥവാ അത്നുത്ര ശക്തികളിലാണ് തിരിച്ചറിഞ്ഞിട്ടുള്ളതു്. ദൈവത്തിൽ യാതൊരു അത്നുത്രശക്തിയും ഇല്ലെന്നാണെങ്കിൽ, അ വനും നമ്മെപ്പോലെ കാര്യകാരണങ്ങയുക്ക് വിധേയനാ നെങ്കിൽ അവനെ തിരിച്ചറിയാനുള്ള വാതിലുകയും അ

ഇതിന്ത പുറമെ, അല്ലാഹ അവന്റെ അനഗ്രഹവാ യ്പിനാൽ ആണ് ആരാധനാർഹനായിയിരിക്കുന്നത്. അവർ ജീവാത്മാക്കളെ സൃഷ്ടിച്ചിട്ടതന്നെയില്ലെങ്കിൽ, ക ന്നം ഇടാതെ ഒരു കമ്മിക്കും അനഗ്രഹവും ഉപകാരവും ചെ യ്കയെന്ന ഗുണം അവനിൽ ഇല്ലെന്നാണെങ്കിൽ അത്ത രഞ്ഞു പരമേശ്വരൻ ആരാധനക്കർഹൻ ആയിരിക്കുന്ന തെങ്ങനെ? ഞാൻ ചിന്തിച്ചേടത്തോളം എനിയ്ക്ക് മന സ്രിലാക്കാൻ കഴിഞ്ഞതു ആര്യസുഹൃത്തുക്കാംക്ക് തങ്ങ ഒടെ മതത്തിന്റെ ഉത്തമമാതുക കാണിക്കാൻ കഴിഞ്ഞി

രുഷനും വിധവയായ സ്ത്രീയം സന്താനുണ്ടാകുവാൻ ആഗ്രഹി കുമ്പോരം മാത്രമെ ഉചിതമായിരിയയുള്ളൂ. സന്തതി തിരെ ക്ഷ യിച്ചൂപോകുമ്പോഴും നിയോഗം ആവശ്യമാണ്''' (മലയാളപ തിപ്പ് മോ. 190) ''വിധിപ്രകാരം വിവാഹം ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള പത്നി തന്നെ വിവാഹം ചെയ്യിട്ടുള്ള ഉത്താവ്'......പണം സമ്പാ ഭിക്കാനോ മറോം നാടുവിട്ടുപോയിരിക്കയാണെങ്കിൽ മൂന്നുകൊ ല്ലം കഴിയുന്നതുവരെ കാത്തിയന്നു അതിൻെ ശേഷം നിയോഗം ചെയ്യ സന്താനങ്ങളെ ഉൽപാദിപ്പിച്ചുകൊള്ളേണ്ടതാണ്. വിവാ ഹം ചെയ്യിട്ടുള്ള ഉത്താവ് മടങ്ങിവരുന്നതായാൽ നിയുക്തപത് തിയുടെ ബന്ധം വേർപെട്ടപോകുന്നതുമാണ്'' (മോ. 192)-പരി.

ട്ടില്ലെന്നാണ്. കോടി കോടി തവണ ശീക്ഷകയ എല്ലി ച്ചിട്ടും ശാശ്വതമുക്തി നൽകാൻ കഴിയാത്ത പരമേശ്വര നെ അത്രയും ദുർബ്ബലനം ദുർഭഗനമായിട്ടാണ് ചിത്രീകരിക്കുന്നത്ര്. അവൻെ കോപമാണെങ്കിൽ ഒരി ക്കലും ശമിക്കാത്തതുമത്രെ! ആരുസുഹൃത്തക്കാം ശ ക്തമായ ഒത സംസ്കാരത്തിനുമേൽ 'നിയോഗ ത്തിന്റെ കറുത്ത കല ഏൽപിച്ചിരിക്കുകയാണ്. ഇപ്ര കാരം അവർ പാവപ്പെട്ട സ്ത്രീകളുടെ അഭിമാനത്തിനാ മേൽ കടന്നാക്രമണം നടത്തുകയും ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ദൈവത്തിൻെ അവകാശത്തിലും മനഷ്യതടെ അ വകാശങ്ങളിലും രണ്ടു വശങ്ങളിലായി ലജ്ജാവഹമായ തരത്തിൽ കുയ്യോറം നടത്തിയിരിക്കയുമാണ്. ഈ മതം പരമേശ്വരനെ നിഷ്ക്രിയനാക്കിയതു കാരണം നാസ്ലി കരോടു വളരെ സമീപസ്ഥമായിരിക്കുന്നു. നിയോഗം കാരണമായി ഇവർ കൊള്ളത്രതാത്ത ഒരു ജനത്തോടു സമീപസ്ഥരായം തീർന്നിരിക്കുന്നു.

## പ്രവാചകനിന്ദനം പാപം

വലുതായ ഹൃദയവേദനയോടെ എനിയ്ക്ക് പറ യേണ്ടിവന്നിരിക്കുന്നു. ആര്യസമാജക്കാരായ മാന്യന്മാരും എസ്സ്യാനികളായ മാന്യൻമാരും ഇസ്ലാമിന്റെ സത്യപൂ ർണ്ണവും പരിപകാവുമായ തത്വങ്ങളുടെ നേരെ ന്യായര ഹിതമായ കടന്നാക്രമണം നടത്തുന്നതു പതിവാക്കിയി രിക്കയാണെന്ന്. എന്നാൽ, അവർ തങ്ങളുടെ മതങ്ങ ളിൽ ആത്മീയത ഉണ്ടാക്കുന്ന കാര്യത്തിൽ അശ്രദ്ധരാണ് താനും. ലോകത്തെ സകല മഹാത്മാക്കളെയും നബി മാരെയും റസൂൽമാരെയും ശകാരിക്കയും ആക്ഷേപിക്കുക യം ചെയ്യുന്നതിൻെ പേരല്ല മതം എന്നത്ര്. അപ്രകാ രം ചെയ്യുന്നത് മതത്തിൻെ അടിസ്ഥാനപരമായ ഉദ്ദേശ്യത്തിന്ന് വിപരീതമാകുന്നു.

മനുഷ്യൻ തന്റെ ആത്മാവിനെ എല്ലാതരം തി ന്മകളിൽനിന്നും ശുദ്ധീകരിക്കുകയും ആത്മാവിനെ സദാ ദൈവസവിധത്തിൽ വീണുകിടക്കുന്ന തരത്തിലാക്കി<mark>ത്ത</mark>ീ ന്ദ്കയും ആണ് മതത്തിൻെറ ലക്ഷ്യം. ദ്രധവിശ്വാസവും (نيني) സുഹാതിരേകവം (مجبع) ദിവ്യജ്ഞാനവം (رفا) مرمه (صدق) مهرفت) همرفت) ആത്മാവിൽ നിറയുകയും, ആത്മാവിന സവിശേഷ മായ ഒരു പരിവർത്തനം ഉണ്ടായിത്തീരുകയും അങ്ങന ഇതേലോകത്ത്തന്നെ സാഗ്ഗീയജീവിതം സാധ്യമായി ത്തീരുകയും ചെയ്യമാറാകണം. എന്നാൽ, മസീഹിൻെറ കുരിശുമരണത്തിൽമാത്രം വിശ്വാസം ഉറപ്പിച്ച സകല പാപങ്ങളിൽനിന്നും മോചിപ്പിക്കപ്പെട്ട എന്നു കരുതി യാരാമതിയെന്നു മനാഷ്യരെ പഠിപ്പിക്കുന്ന ഒരു മതവി ശ്വാസം മുഖേന യഥാത്ഥമായ നൻമ എപ്പോടം എങ്ങനെ കൈവരുത്താനാകം? ആത്മാവിന്റെ പവിത്രീകരണ ത്തിന്നുള്ള യാതൊരു ആവശ്യവും വേണ്ടിവരുന്നില്ലെങ്കി ൽ എത്തരത്തിലുള്ള ശുദ്ധീകരണമാണം അതും എന്നു മനസ്സിലാകുന്നില്ല.

## ആത"മശുദ്ധിയ്ക്ക് മൂന്നു മാർഗ്ഗങ്ങൾ

മലീമസമായ ജീവിതത്തിൽനിന്നും മനഷ്യൻ പ ശചാത്തപിച്ച പിൻമാറുകയും ഒരു വിശുദ്ധ ജീവിതത്തി നായി വ്യത്രപ്പെടുകയും ചെയ്യുമ്പോഴാണം യഥാർത്ഥ മായ പരിശുദധി കൈവരിക. അതു സംസിദ്ധമാകുന്ന തിന്നും മൂന്നു കാര്യങ്ങളം അനുപേക്ഷണീയങ്ങളാണം. ന്നാമത്തേത്ര്, ആസൂത്രണവം പരിശ്രമവും. അതായതു്, അശുദ്ധജീവിതത്തിൽനിന്നും പുറത്തുവരുന്നതിന്നായി ക ഴിയുന്നേടത്തോളം പരിശ്രമിക്കുക. രണ്ടാമത്തേതും 'ദുആ' അഥവാ പ്രാർത്ഥന. സഭാപി ദൈവത്തോടു കരഞ്ഞു വിളിച്ചു പ്രാർത്ഥിക്കുക; മലിനജീവിതത്തിൽനിന്നു് ദൈവം അവസ്റെ കൈകൊണ്ടുതന്നെ, തന്നെ പുറത്തു കൊണ്ടുവരികയും തിൻമയുടെ എല്ലാ ചല്പചവറുകളേയും ഭസ്മീകരിച്ചകളയുന്നതരത്തിലുള്ള ഒരു അഗ്നി തൻ<mark>െ</mark> ഹൃദയത്തിൽ എരിയികമോറാകയം ചെയ്യുന്നതിന്നം, എ ലാ ശാരീരിക ഒർവികാരങ്ങളെയും കീഴ്പ്പെടുത്തുന്നതിന്നു മുള്ള ഒരു ശക<sup>ം</sup>തിവിശേഷം പ്രദാനം ചെയ്യപ്പെടുന്നതി ന്നം വേണ്ടി പ്രാർത്ഥിക്കുക. ഒരു ദൈവികമായ ദ്യുതി അവൻറെ ഹൃദയത്തിൽ വെളിപ്പെടുകയും, സകല അന്ധ കാരങ്ങളെയും ദുരീകരിക്കുകയും എല്ലാ ബലഹീനതകളേ യം അകററുകയം ചെയ്യുന്ന തിളക്കമാർന്ന ഒരു ജ്വാല അവൻെ ആത്മാവിൽ മിന്നുകയും അവനിൽ പവി ത്രമായ ഒരു പരിവർത്തനം സംഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ആ ഭിനം വന്നടുക്കുന്നതുവരെയും പ്രാത്ഥിക്കേണ്ടിയിരി ക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ പ്രാത്ഥനകാക്ക് സംശയംവിനാ ഫലസിദ്ധിയുണ്ട്. ശവപ്രായങ്ങഠംക്ക് ജീവൻ വെക്കു ന്നുവെങ്കിൽ അതു° പ്രാത്ഥനയിലൂടെ. ബന്ധന സ്ഥക്ദ° മോചനം പ്രാപിക്കുവാൻ സാധിക്കന്മെങ്കിൽ പ്രാർത്ഥനയിലൂടെ. മേച്ഛർ പവിത്രീകരിക്കപ്പെടുന്നു വെങ്കിൽ അതു പ്രാർത്ഥനയിലൂടെ. എന്നാൽ, പ്രാർ തഥിക്കുന്നതും മരിക്കുന്നതും വളരെ അടുത്തടുത്തുള്ള കാര്യങ്ങളത്രെ. മുന്നാമത്തെ മാർഗ്ഗം പരിപൂർണ്ണൻമാരും

സഭ്വൃത്തൻമാരും ആയിട്ടുള്ളവരുടെ സ്നേഹസമ്പർക്കമാ കുന്നു. എന്തെന്നാൽ ഒരു ദീപത്തിൽനിന്നു് മററു ദീ പങ്ങരം പ്രകാശിക്കുമാറാകുന്നു.

ചുരുക്കത്തിൽ, ഈ മൂന്നു മാർഗ്ഗങ്ങഠം മാത്രമാണ് പാപങ്ങളിൽനിന്ത് മോചനം പ്രാപിക്കുന്നതിന്നുള്ള വഴികരം. ഇവയോടൊപ്പം ദൈവാനാഗ്രഹവം ചേരേണ്ട തുണ്ട്. മശീഹാ കുരിശിൽ മരിച്ച എന്ന വിശ്വാസം സചീകരിച്ചകൊണ്ട് തങ്ങഠം പാപങ്ങളിൽനിന്ത് രക്ഷ പ്പെട്ട എന്നു സായം മനസ്സിൽ കരുതിയാൽ പോരാ! അതു പംഗെഷ്, ഒരുതരം ആത്മവഞ്ചനയാകുന്നു. മനു ഷ്യൻ ഒരു മഹത്തായ ഉദ്ദേശാർത്ഥമാണ് സൃഷ്ടിയ്ക്ക പ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്ര്. പാപങ്ങഠം കൈയൊഴിക്കുക എന്നുള്ളത മാത്രമല്ല അവൻെ പരിപൂണ്ണത. അനേകം ക്കാം യാതൊരു പാപവും ചെയ്യാതിരിക്കുന്നുണ്ടല്ലോ. അവയെല്ലാം പരിപൂണ്ണത നേടിയിരിക്കയാണെന്നും പ റയാമോ? നിങ്ങളോട്ട യാതൊരു കുററവും ചെയ്തിട്ടില്ല എന്ന അടിസ്ഥാനത്തിൽ ആരിൽനിന്നെങ്കിലും നിത്മ ഠംക്ക് സമ്മാനം കരസ്ഥമാക്കാൻ കഴിയുമോ? ഹൃദയ മറിഞ്ഞ സേവനങ്ങളിലൂടെയാണ് സമ്മാനാർഹരായി ത്തീരുന്നത്ര°. ടൈവമാർഗ്ഗത്തിലുള്ള ആ സേവനമെന്തെ ന്നാൽ, മനുഷ്യൻ ദൈവത്തിൻേറതു ആയിത്തീരുക എ ന്നതു മാത്രമാണ്. അവനോടുള്ള സ്നേഹത്തിൽ സകല സൗനേഹങ്ങളെയും തകത്തുകളയുകയും അവൻെ തുപ്ലി യ°ക്ക°വേണ്ടി തൻെറതായ എല്ലാ തൃപ്തികളെയും ത്യൂജിക്കുകയുംതന്നെ:

#### രണ്ടു പാനീയങ്ങൾ

ഇവിടെ വിശുദ്ധഖുർആൻ മനോഹരമായ ഒരു സാ ളശ്യം നൽകീട്ടുണ്ടും. യാതൊരു സത്യവിശ്വാസിയ ക്കും രണ്ടതരം പാനീയങ്ങഠം കുടിക്കുന്നതുവരെ പരിപൂണ്ണത നേടാനാറുന്നതല്ലെന്നു അതു പറയുന്നു. ഒന്നാമത്തെതി ന്ത 'കർപ്പുരപാനീയം' (ശർബത്ത് കാഫുരി) എന്നു പേര വച്ചിരിക്കുന്നു. പാപങ്ങളോടുള്ള പ്രതിപത്തി ത ണപ്പിക്കുന്നതിന്നുള്ള പാനീയമാണിത്. രണ്ടാമത്തെ തിനു 'ചുക്ക" പാനീയം' (ശർബത്ത് സഞ്ചബീലി) എ നാ പേരിട്ടിരിക്കുന്നു. ടൈവപ്രേമം എഭയത്തിൽ നിറ ക്കുന്ന പാനീയമാണിത്ര്. എന്നാൽ, കഷ്ടമെന്നേ പറ യേണ്ടു, കൃസ്തീയസുഹൃത്തുക്കളും ആര്യധർമ്മികളും മാർഗ്ഗം കൈവരിച്ചില്ല. ആര്യധർമ്മികളാണെങ്കിൽ, പശ്ചാത്തപിച്ചാലും ഇല്ലെങ്കിലും ഏതവസ്ഥയിലും പാ പം ശിക്ഷാർഹമാണെന്നും അതുകാരണം അനേകജൻമ ങ്ങഠം കൈക്കൊള്ളേണ്ടിവരുമെന്നുമുള്ള വിശ്വാസത്തിലേ യ"ക്ക" തിരിയുകയാണം ചെയ്തിട്ടുള്ളത്. കൃസ്തീയ മാ ന്യൻമാരാണെങ്കിൽ, പാപങ്ങളിൽനിന്നു രക്ഷ നേടുന്ന തിന്നു ഞാനിപ്പോരം പറഞ്ഞുവച്ച വഴിയാണ് വിവ രിക്കുന്നതും! രണ്ടു വിഭാഗക്കാരും യഥാർത്ഥ ലക്ഷ്യത്തി ൽനിന്നും അകന്നു പോയിരിക്കുന്നും. ഏതൊരു വാതിലി ലൂടെ അവർ പ്രവേശിക്കേണ്ടതുണ്ടോ അതു വിട്ടിട്ട° വി ഭൂരമായ കാടുകളിൽ അലഞ്ഞുതിരിയുന്നു!

#### കൃസ്തീയ ലോകം സൃഷ്ടിപൂജയിൽ

ഇതാണ° ആര്യസമാജികളായ മാന്യന്മാരുടെ മമ്പി ൽ ഞാൻ സമർപ്പിച്ച കാര്യങ്ങയം, കൃസ്യാനികളാണെ

ങ്കിരു വളരെ ശക്തിമത്തായ നിലയിൽ തങ്ങളുടെ മത ത്തെ ലോകത്ത° പ്രചരിപ്പിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അവരുടെ നില ആര്യസുഹൃത്തുക്കളെക്കാളം പരിതാപകരമാണെന്നു പറയേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. തങ്ങളുടെ പൗരാണികമായ മതം എങ്ങിനെയെങ്കിലും സൃഷ്ടിപുജയിൽനിന്നും പുറത്തുവരട്ടെ എന്നു ആര്യസമാജക്കാർ ആഗ്രഹിച്ചു അതിന്നായി ശ്ര മിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോരം, സൃഷ°ടിപുജയിൽ തങ്ങളെ മാത്രമല്ല ലോകത്തെ മുഴവനുംതന്നെ പ്രവേശിപ്പിക്കവോ നാണ് കൃസ്ത്യാനികയ ശ്രമിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്. നി രബ്ബന്ധപൂർവ്വവും അധികാരശക<sup>ം</sup>തിയിലൂടെയും ഹസ്ര ത്ത് മസീഹ് (അ)നെ ടൈവമാക്കി വാഴിക്കുകയാണവർ. മററു പ്രവാചകന്മാർക്കില്ലാത്ത പ്രത്യേക ശക്തികളൊന്നും തന്നെ യേശുവിന്നുള്ളതായി സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല. എന്നു മാത്രമല്ല, മററു ചില നബിമാർ ദിവ്യദ്ദഷ്ടാന്തങ്ങര കാണിക്കുന്നതിൽ അദ്ദേഹത്തെ അതിശയിച്ചിരുന്നു. അദ്ദേഹം ഒരു സാധാരണ മനുഷ്യൻ മാത്രമായിരുന്നെന്നു അദ്ദേഹത്തിൻെ ബലഹീനതകഠാ വിളിച്ചോതുന്നു. താൻ ടൈവമാണെന്ന വാഭം അദ്ദേഹം ഉന്നയിച്ചതായി തെളി യിക്കുന്ന ഒന്നുംതന്നെ അദ്ദേഹം പറഞ്ഞിട്ടില്ല. ഹത്തിൽ ടൈവത്വം ആരോപിക്കുന്നതിന്നു നിഭാനമായി ചൂണ്ടിക്കാട്ടുന്ന വാചകങ്ങരംക്ക് അങ്ങനെയുള്ള അത്ഥം നൽകുന്നതു തെററാണ്. അത്തരത്തിൽ ടൈവത്തിന്റെറ പ്രവാചകന്താരെ രറി ഉപമാത്രപത്തിലും സദൃശാത്മക മായും പറഞ്ഞുകാണപ്പെടുന്നുണ്ടും. അവയിൽനിന്നു അവർ ദൈവവാഭം പുറപ്പെടുവിച്ചതായി അനുമാനിക്കുന്നത് ബു ഭധിമാന്മാർക്ക് ചേർന്നതല്ല. മനുഷ്യനെ ടൈവമാകുന്ന തിൽ താല്പര്യമുള്ളവരുടെ പണിയാണത്. എനിയ്ക്കുണ്ടാ ത വെളിപാടുകളിൽ അവമെയ്ക്കാരം വലിയ വാചകങ്ങര

ഉണ്ടെന്നു ദൈവത്തെ ആണയിട്ടുകൊണ്ടു ഞാൻ പറയട്ടെ. ആ വാചകങ്ങളിൽനിന്റ് മസീഹിൻെറ ദൈവത്വം സ് ഥാപിതമാകുന്നുവെങ്കിൽ ഇതേ വാദം (നഊദബില്ലാഹ്) എനിയ്ക്കും പുറപ്പെടുവിക്കാവുന്നതാണം. ആകയാൽ, ടൈ വവാദം മസീഹിൽ ആരോപിക്കപ്പെടുന്ന ഒരു കുടുത്ത കുററുകെട്ടു മാത്രമാണെന്നും ഓർമ്മവച്ചുകൊരുവിൻ. യേശു ഒരിക്കലും അത്തരമൊരു വാദം പുറപ്പെടുവിച്ചിരുന്നില്ല. തന്നെകറിച്ച് അദ്ദേഹം പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതെതോ അതു ശു പാൾയുടെ (ൾഫാഅത്ത<sup>ം</sup>) പരിധിയ്ക്കുപ്പുറത്തുള്ളതല്ലതന്നെ. നബിമാതടെ ശുപാർശയെ ആതണ്ട നിഷേധിക്കുനു? മൂസാനബിയുടെ ശുചാർശയാൽ ബനീ ഇസ്രായീൽക്കാർ ആഞ്ഞുവന്ന ആവത്തകളിൽനിന്നു പലതവണ രക്ഷി യ്ക്കുപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും. ഇക്കാര്യത്തിൽ ഞാൻതന്നെ അനുഭവ സാക്ഷിയാണ°. എൻെ ജമാഅത്തിലെ ബഹുമാന്യരായ അനേകം വ്യക്തികഠം തങ്ങളുടെ കടുത്ത വിഷമങ്ങളി രിനിന്നും രോഗങ്ങളിൽനിന്നും എൻെ ശുപാർശ മുഖേന മുകതരായിഭവിച്ചിട്ടുള്ള നല്ലവണ്ണം ഓർക്കുന്നു. ഇതിനെ പററി അവർക്ക് മൻകൂട്ടി വിവരം നൽകുകയും ചെയ്തി ട്ടണഭായിന്ദന്നും.

## കൃസ്തു തൂങ്ങിമരിച്ചില്ല!

മിശിഹാ തൻെറ ജനത്തിൻോ മോക്ഷത്തിന്നുവേ ണ്ടി കരിശിൽ തുട്ങിമരിച്ച എന്നു വിശ്വസിക്കുന്നതും ജനത്തിൻെ പാപഭാരമെല്ലാം അദ്ദേഹത്തിൽ ചൊരി യുന്നതും തീരെ യുക്തിശൂന്യമായ നിരത്ഥകവിശ്വാ സമാകുന്നു. കുറാം ഒരായ ചെയ്യുകയും അതിനുള്ള ശിക്ഷ മറോതെങ്കിലും ഒരായക്ക് നൽകുകയും ചെയ്കയെന്നതു

ദൈവത്തിൻെ നീതിതത്വങ്ങയക്ക് നിരക്കാത്തതാകു ന്നു. ചുരുക്കത്തിൽ, ഈ വിശ്വാസസംഹിത തെററുക ളുടെ ഒരു സമാഹാരമാകുന്നു. കൂട്ടുകാരനില്ലാത്തവനം ഏക നമായ സത്യദൈവത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചകൊണ്ട് സൃഷ്ടി പുജ നടത്തുന്നതു ബുദ്ധിശാലികഠക്ക് ചേർന്നതല്ല. പ്ര താപത്തിലും ശക്തിയിലും തുല്യമായിട്ടുള്ള പൂർണ്ണങ്ങളും സ്ഥിരവുമായ മൂന്നു സത്തകഠം ഉണ്ടായിരിക്കുകയും ഇവ മൂന്നും ചേർന്നു ഒരു പൂർണ്ണുടൊവമായിത്തീരുകയും ചെ യ്കയെന്നതു ലോകത്ത് കൃസ്ക്യാനികരംക്ക് മാത്രം മന സ്സിലാകന്ന വിചിത്രമായ തർക്കയുക്തിയത്രെ! എറെ ദുഃഖകരമായിട്ടുള്ള മറെറാനു കാര്യം, എന്തൊന്ദദ്ദേ ശ്യാത്ഥം ഈ പതിയ ആസൂത്രണത്തിന്നു അവർ രൂപം നൽകിയോ ആ ഉദ്ദേശ്യം അതായത്, പാപമുക്തി അ ഥവാ മലീമസമായ ലൌകികതയിൽനിന്നുള്ള മോച നം നേടുകയെന്നതും പ്രാപിക്കാനായില്ല എന്നതത്രെ. നേരെമറിച്ച്, കൃസ്സ്യാനികളിൽ ഐഹികജീവിതത്തോ ടുള്ള ആസക'തി അധികമധികം വളർന്തവരികയാണ ണ്ടായിട്ടള്ളത്. പാപപരിഹാര സിദ്ധാന്തം അഥവാ, വീ ണ്ടെടുപ്പ്തത്വം ആവിഷ്കരിക്കപ്പെടുന്നതിന്നു മുമ്പം, കൃസ്തവി<mark>ന്റെ ശിഷ്യന്മാരുടെ ജീവിത നില പരിശ</mark>്രദ്ധമാ യിതന്നു. ഈ ലോകത്തെ വിവേങ്ങളിലും മുതലുകളിലും അവർ യാതൊരു പ്രതിപത്തിയും കാണിച്ചിരുന്നില്ല. ഈ ലോകത്തെ മാലിന്യങ്ങളിൽ അവർ അകപ്പെട്ട പോ യിരുന്നുമില്ല. അവരുടെ പ്രയത്നങ്ങരം ലൌകികമായ വിഭവങ്ങാം വാരിക്കൂടൂന്നതിലായിരുന്നില്ല. ഇത്തരത്തി ലുള്ള എഭയശുദ്ധി വീണ്ടെടുപ്പിന്നശേഷം അവരിൽ കാ ണപ്പെട്ടില്ല. വീണ്ടെപ്പിലും യേശുവിന്റെ രക്തത്തി ലും അവർ ശക്തിമത്തായ ഊന്നൽ നൽകിക്കൊണ്ടിരു

ന്നപ്പോരം വിശേഷിച്ചും. കുസ്സ്യാനികളിൽ ബഹുഭൂരി പക്ഷവും രാവുപകലെന്നില്ലാതെ ലൗകികതയിൽ ആമ ഗ്നരായിരിക്കയത്രെ. യൂറോപ്പിലാകെ പരന്നിട്ടുള്ള മററു പാപങ്ങളുടെ കാര്യമാണെങ്കിൽ, പ്രത്യേകിച്ചും മദ്യേപാ നം വ്യഭിചാരം തുടങ്ങിയ കുററകൃത്യങ്ങളുടെ കാര്യമാ ണെങ്കിൽ പറയേണ്ടതുമില്ല!

#### സത്യസാക്ഷ്യങ്ങൾ.

ഇനി ഞാൻ പൊതുവായി ശ്രോതാക്കളുടെ മുമ്പിൽ എൻറ വാടങ്ങഠംക്കളേ തെളിവുകളായി ചിലതു വിവ രിച്ചകൊണ്ട് ഈ പ്രവേഷണം അവസാനിപ്പിച്ചുകൊള്ളാം. ബഹുമാന്യരായ ശ്രോതാക്കളെ, സത്യം സ്വീകരിക്കുന്ന തിന്ന സവ്ശക്തനായ ദൈവം നിങ്ങളുടെ എടയങ്ങടാം തുറന്നുതരുട്ടെ. സത്യം തിരിച്ചറിയുമാറാകുന്നതിന്ന് അല്ലാഹ നിങ്ങളിൽ വെളിപാടിറക്കട്ടെ!

ലോകത്തിന്റെ സംസ്കരണത്തിന്നായി ആവിർ വിക്കുന്ന ദൈവപ്രേഷിതനായ ഓരോ നബിയെയും റസൂലിനെയും അനസരിക്കുന്ന കാര്യത്തിൽ, യുക്തിപ രമായി നോക്കിയാൽ അവർ പറയുന്നതെല്ലാം പരമമായ സത്യങ്ങളാണെന്നും അവരുടെ വാക്കുകളിൽ യാതൊരു തരത്തിലുള്ള വഞ്ചനയും ചതിയം ഇല്ലെന്നുള്ളത്തന്നെ മതിയായന്യായീകരണമാകന്നു. ഇളുബുലുിയ്ക്ക് സത്യത്തെ സ്വീകരിക്കുന്ന കാര്യത്തിൽ എന്തെങ്കിലും അത്ഭത്യദ്യഷ്യാന്തം ആവശ്യമയിരിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ, മനുഷ്യപ്രകൃതിയിൽ ഉറപ്പെട്ടതാണ് ഇംഹിക്കുവാനുള്ള കഴിവു്. ഒരു കാര്യം പ്രത്യക്ഷത്തിൽശരിയും യാഥാത്ഥ്യവും സത്യവും ആയിരുന്നാ ലും, അതെപററി വിവരിച്ചതന്ന ആരംക്ക് ഗ്രാത്യകമാ യ വല്ല സ്വാത്ഥോദ്ദേശ്യവും ഉണ്ടായിരിക്കില്ലേ, അഥ വാം, അയാരം സ്വയം വഞ്ചിയ<sup>്യ</sup>ക്കപ്പെട്ടതായിരിക്കുമോ അതുമല്ല, അയാഠം വഞ്ചന പ്രവര്തിക്കേയാവില്ലേ എ ന്നൊക്കെയുള്ള ശങ്ക ഉദിച്ചെന്നുവരും. ഒരു സാധാരണക്കാ രനെന്നുനിലയിൽ അയാളുടെ കാര്യത്തിൽ ആദ്ദം ശ്രദ്ധ കാണിച്ചില്ലെന്നും വരാം. അയാളെ നിസ്സാരനം നിന്ദ്യനം ആയി കരുതിയെന്നു വരാവുന്നതുമാണ്. ചിലപ്പോരം ദുഷ്ടാത്മാവിൻെ പ്രേരണാബലങ്ങയ നിമിത്തം, പഠ യപ്പെട്ടതെല്ലാം സത്യംതന്നെയെന്നു ബോദ്ധ്യപ്പെട്ടെന്നിരി ക്കിലും, ശാരീരികമായ മലിനവികാരങ്ങയക്ടിപ്പെടുക യാൽ നന്മ ഉപദേശിക്കുന്ന ആരം നടത്താനാഗ്രഹിക്കുന്ന പാതയിൽ ചലിക്കാൻ കഴിവില്ലാത്തവനായിപ്പോകന്നം. അഥവാ, അയാളേടെ പ്രകൃതിയിലെ മററുചില ബലഹീ നതകരം ഏതൊരു നീക്കത്തെയും തടഞ്ഞുകളയുന്നു. ഇതു കാരണം, ദൈവത്തിൽനിന്നം നിയുക്തരാകൃന്ന അവ ൺറ പ്രത്യേക ഭാസന്മാരോടൊപ്പം ടൈവീകസഹായ ത്തിന്റെ അടയാള-കൂടി ഉണ്ടായിരിക്കണമെന്നും അവ ചിലപ്പോരം കാതണ്യത്തിന്റെ (ാഹ്ഷത്ത്) വണ്ണത്തി ലം മററുചിലപ്പോടം ശിക്ഷയുടെ (അദാബ്) രൂപ ത്തിലും വെളിപ്പെടുകൊണ്ടിരിക്കണമെന്നുമുള്ളത് ടൈവി കമായ രഹസ്യജ്ഞാനത്തിരെ നിബ്ബ്ഡമായിത്തീന് ത്രങ്ങനെ, ഇതേ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളുടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ അവക്ക് ദൈവത്തിൽനിന്നും 'സുവിശേഷകൻ' (ബശീർ) എന്നും 'താക്കിതുകാരൻ' (നടീർ) എന്നും പേർ നൽക പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ടൈവീകമായ കൽപനകളുടെ മുമ്പിൽ കൈക്കൊള്ളാത്തവരും ടൈവപ്പ്രേഷിതരെ നിന്ദിക്കുകയും പരിഹസിക്കുകയും ചെയ്യാത്തവരം ടൈ വദത്തമായ കഴിവുകളാൽ അവരെ തിരിച്ചറിയുന്നവ

തം കേതിമാർഗ്ഗത്തെ മുറുകെ വിടിച്ചുകൊണ്ട് എടു ത്തുചാട്ടം നടത്താതിരിക്കുകയും ഈഡിയും വ്യാ ജപ്രതാപവം കാരണം പിന്തിരിഞ്ഞുകളയാതിരിക്കും യും ചെയ്യുഗവരമായ സതൃവിശ്വാസിക**ം ആണ**് ആ കാരുണ്യത്തിന്റെ മൃഷ്ടാന്തത്തിൽനിന്ന് ഫലമെടുക്ക ന്നതു°. ദൈവത്തിലേസ്ത്രൂ° വിളിക്കുന്ന ഒരായ പ്രവാചക ന്മാരുടെ സുന്നത്ത് അനസരിച്ച തക്കസമയത്ത് എഴ ന്നേറെതായി കണ്ടാൽ, അദ്ദേഹത്തിൻെറ സത്യം മന സ്രിലാക്കുന്നതിന്നും ഒരു പ്രത്യേകമാർഗ്ഗം തുറന്നു കിട കുന്നു വിധത്തിൽ അദ്ദേഹം സംസാരിക്കുകയും അതിൽ ടൈവികുസാഹായ്യത്തിൻെറയും ഭയഭക്തിയുടേയും വിശ്വ സ്സതയുടേയും അടയാളങ്ങരം ഉണ്ടായിരിക്കുകയും പ്രവാ പകന്താരുടെ ചരുകളുടെ അളവുകോലിൽ അയാളുടെ വാക്കിലോ പ്രവൃത്തിയിലോ യാതൊരു ആക്ഷേപത്തി ന്നും ഇടയില്ലാതിരിക്കയും ചെയ്യുന്നുവെജുിൽ അത്ത് രമൊരാളെ അവർ സ്വീകരിക്കുന്നു. എന്നാൽ, ചിലർ മുഖം നോക്കിക്കൊണ്ടുതന്നെ കപടവാദിയൊ വഞ്ചകനെ ആത ഭശളെടെ മലമല്ലെന്നു ത്വര്വച്ചാിയുമാറം, ആജ്ബ മുള്ളവരായിരിക്കും. ഇത്തരം ആളുകയക്ക് വേണ്ടിയാണ് കാരുണ്യത്തിന്റെ അടയാളം വെളിപ്പെടുന്നതും. അവർ ഓരോ ശ്വാസത്തിലും ഒരു സത്യവാദിയുടെ സാമീപ്യ സമ്പർക്കത്തിൽ സത്യവിശ്വാസത്തിന്റെ ബലം ഉഠം ക്കൊള്ളുകയും പരിശുദ്ധമായ പരിവർത്തനങ്ങഠംക്ക് ധാക്ഷും വഹിച്ചുകൊണ്ടം നവംനവങ്ങളായ ദിഷ്ഠന്തങ രം കണ്ടുകൊണ്ടിരിക്കുകയും അങ്ങനെ മുഴുവൻ സത്യത്തവ ങ്ങളും ആത് മുന്നുടഞ്ഞാനങ്ങളും എല്ലാതരത്തിലുള്ള പരോ ക്ഷജ'ഞാനപരമായ (ഗൈബി) അറിയിപ്പുകളം അ വതുടെ കാര്യത്തിൽ ദൃഷം'ടാന്തങ്ങളായി വേിക്കുേയും

ചെയ്യുന്നു. അവർ ബുലികൂർമ്മതനിമിത്തം ടൈവത്തിൽ നിന്നുള്ള സൂക്യൂാൽസൂക്യുതരങ്ങളായ സാഹായ്യങ്ങളും ടൈവപ്രേഷിതനെസംബന്ധിക്കുന്നതാണെന്നു അനുഭവി ചുറിഞ്ഞുകൊണ്ട് അതിസൂക്ഷ്മങ്ങളായ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളെ കുറിച്ചുപോലും അറിവു നേടുകയും ചെയ്യുന്നു.

എന്നാൽ, ഇതിന്നെതിരിൽ കാരുണ്യത്തിന്റെ ഒഴ് ഷ്ടാന്തങ്ങളിൽനിന്ന് ഫലമെട്ടക്കാൻ ഭാഗ്യമില്ലാത്ത ഒരു വിഭാഗവം ഉണ്ട്. നൂഹിൻെറ ജനം മുങ്ങിച്ചാകുന്ന ഒഴുഷ്ടാന്തമല്ലാതെ മറെറാരു ഒഴുഷ്ടാന്തത്തിൽനിന്ന് ഫ ലമെടുക്കാൻ കൂട്ടാക്കിയില്ലല്ലോ. അപ്പോലെതന്നെ ലൂ ത്തിൻെ ജനവം തങ്ങളുടെ ഭൂമി അടിമേൽമറിഞ്ഞു പോകയം തങ്ങളുടെ മേൽ ശിലാവർഷമുണ്ടാകയം ചെയ്ത ആ ദിവ്യദ്യഷ്ടാന്തത്തിൽനിന്നലാതെ മറെറാരു അത്ത ഒഴുഷ്ടാന്തത്തിൽനിന്നും ഫലമെടുത്തില്ല. ഇപ്രകാരംത ന്നെ ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ ഒൈവം എന്നെ നിയോഗിച്ച യച്ചു. ഈ കാലഘട്ടത്തിലെ ബഹ്യഭ്രീപക്ഷം ജനങ്ങ ളുടെയും സാഭാവപ്രകൃതികഠം ആഹ്നബി (അ) ൻെറ കാലത്തെ ജനങ്ങളുടെതിനോട് ഇല്യമായിട്ടുള്ളതായാണ്ട

### കാരുണ്യത്തിന്റെ അടയാളം; സൂര്യചന്ദ്രഗ്രഹണങ്ങൾ

കുറേ കൊല്ലങ്ങരംക്ക്മുമ്പ തന്നെ ആകശത്തിൽ എ നിയ്ക്കു വേണ്ടി രണ്ടു അടയാളങ്ങരം വെളിപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടായി രുന്നു. അതു നുബുപ്പത്തിന്റെ കുടുംബപരമ്പരയിലൂടെ കൈവന്ന ഒരു പ്രവചനമായിരുന്നു. അവസാനകാലത്തെ ഇമാം വെളിപ്പെടുമ്പോരം അദ്ദേഹത്തിന്നുവേണ്ടി രണ്ടു അടയാളങ്ങരം വെളിപ്പെടുമെന്നും അത്തരമൊരുടയാളും ഒ

രിക്കലും ആർക്കുവേണ്ടിയും വെളിപ്പെട്ടിരുന്നില്ലെന്നും പ്രവചനം ചെയ്യപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതായതും, ഒരു റമ സാൻ മാസത്തിൽ ആകാശത്തിൽ ച്യന്ദഗ്രഹണമുണ്ടാ ആ ഗ്രഹണം സാധാരണ ചന്ദ്രഗ്രഹണമുണ്ടാകുന്ന രാവുകളിൽ ആദ്യത്തെ രാവിലായിരിക്കും സംഭവിക്കുക. ആ നാളുകളിൽ അതേ റമസാനിൽതന്നെ സൂര്യഗ്രഹണ വുമുണ്ടാകും. ആ ഗ്രഹണം സാധാരണ സൂര്യഗ്രഹണമ ണ്ടാകുന്ന ദിനങ്ങളിൽ മദ്ധ്യത്തിലുള്ള ഒരു പകലിൽ ആ യിരിക്കും. ഈ പ്രവചനം നുന്നികളിലും ശിയാക്കളി ലും അഭിപ്രാരെയക്യമുള്ള (മുത്തഫിപ്പെൻ അലൈഹി) ഒരു പ്രവപനമത്രെ. ഭൂമി ഉടലെടുത്ത ശേഷംമുതൽ ഒരിക്കലും തന്നെ ഇത്തരത്തിൽ സംഭവിച്ചിട്ടില്ലെന്നു എഴതപ്പെട്ടി രിക്കുന്നു. അതായത്, ഒരു ഇമാമത്ത്വാദി ഉണ്ടായി രിക്കുകയും അയാളുടെ ദൌത്യകാലത്ത് തന്നെ ഈ രണ്ടു സംഭവങ്ങളും അതേ തിയ്യതികളിൽ വെളിപ്പെടുകയും ചെ യ കയെന്നതത്രെ അതും. എന്നാൽ, അവസാനകാലത്തെ ഇമാമിൻെ ദൌത്യകാലത്ത് അപ്രകാരംതന്നെ സംഭവി ക്കുകയും ഈ അടയാളം അദ്ദേഹത്തിനുവേണ്ടി മാത്രമായി രിക്കയം ചെയ്യം. ഈ പ്രവചനം ഒരായിരം കൊല്ലംമുമ്പ<sup>ം</sup> പ്രസിദ്ധം ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ രേഖപ്പെടുകിട ക്കുന്നവയാകുന്നു. എന്നാൽ ഈ പ്രവചനം എൻെറ ഇമാമ ത്ത് വാദകാലത്ത് പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടപ്പോഗം ആരും അതു സ്വീ കരിച്ചില്ല. ജാജലലുമാനമായ ഈ പ്രവചനം പുത്തി യായതുകണ്ടിട്ട ഒരൊററ ആയപോലും എനിയ്ക്ക് ബൈഅ ത്ത് ചെയ്തില്ല. നേരെമറിച്ച്, ശകാരം ചൊരിയുന്നതി ലും പരിഹാസം കൊള്ളുന്നതിലും ഒരു പടികൂടി കടക്ഷ കയാണണ്ടായത്. ജേജാൽ എന്നും കാഫിർ എന്നും കളാ ബ് എന്നും മററും അവർ എനിയ്ക്ക് പേരു നൽകി.

പ്രവചനം ശിക്ഷാത്രപത്തിലുള്ളതായിരുന്നില്ല. മറിച്ചു, കാരുണ്യരുപത്തിൽ ദൈവം മുൻകൂട്ടിരുന്നെ അവക്കായി കാണിച്ച ഒരടയാളമായിരുന്നു. എന്നാൽ, ജനം ഈ ദൃ ഷ്ടാന്തത്തിൽനിന്നു ഫലമെടുത്തില്ല. എൻെറ നേരെ അവരുടെ എദയത്തിൽ യാതൊരു ശ്രദ്ധേയം ഉണ്ടായില്ല. തങ്ങളുടെ പക്കൽ അതൊരു അടയാളംതന്നെയായിരുന്നി ല്ല എന്ന പോലെയാണവർ അതിനെ നോക്കിക്കുള്ളും. അതൊരു നിസ്സാരകാര്യമായി അവർ എണ്ണിത്തുള്ളി.

## ശിക്ഷാപരമായ അടയാളം-പ്ലേഗ്

പിന്നെ നിഷേധികളുടെ പരിഹാസങ്ങാം അതിര കടന്നപ്പോരം ടൈവം ഒരു ശിക്ഷയുടെ അടയാളം ഭൂമിയി ൽ വെളിപ്പെടുത്തി. അതു തുടക്കാമുതൽക്കേ പ്രവാചകന്താ രുടെ വെളിപാടുകളിൽ എഴുതപ്പെട്ടിരുന്നതുതന്നെയാണം. ആ ശിക്ഷാ രൂപത്തിലുള്ള അടയാളം, ഏതാനം കൊല്ലമാ യി ഈ രാജ്യത്തെ ഗ്രസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നപ്പേഗ"അത്രേ. മനഷ്യന്റെ യാതൊരു ആസൂത്രണവും ഇതിനെതിരിൽ ഫലിക്കുകയില്ല. ഈ പ്രേഗിനെകുറിച്ചുള്ള പ്രവചനം വിശുദ്ധഖുർആനിൽ വ്യക്തമായ വാചകങ്ങളിൽ പ്രവ

# وان من قریه الا نسن مهلکوما قبل یوم القیمه ا او معذبوما عذابا شدیده

അതായതു, 'ബിയാമ'ത്തിന്ത്' കുറച്ച നാരംമുമ്പ്' മാരക മായ പ്ലേഗ്രോഗം പരക്കം. ഇതുമൂലം ചില ഗ്രാമങ്ങരം പാടെ നശിച്ചുപോകം. മററു ചിലവ ഒരതിരോളം ശിക്ഷയനഭവിച്ചശേഷം രക്ഷിയ്ക്കപ്പെടും. (സൂറ, ബനീ ഇസ്രായീൽ–59)

ഇപ്രകാരംതന്നെ മറെറാൽ വാക്യത്തിൽ ടൈവം പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ളതിന്റെ അത്ഥം ഇതാണ്: 'ഖിയാമത്ത് അടുത്താ ൽ മന്മാപ്യരെ കടിക്കുന്ന ഒരു തരം കീടം ഭൂമിയിൽനിന്നു പുററ്റെട്ടം; അതു ജനങ്ങളെ കടിക്കുകയും ചെയ്യം. ഇത അവർ നമ്മുടെ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളെ സ്വീകരിക്കാത്തതാണ്'. ഈ രണ്ടു ആയത്തുകളം വിശുദ്ധഖുർആനിൽതന്നെയു ള്ളതാണ്. ഇതു പ്ലേഗിനെകുറിച്ചുള്ള വ്യക്തമായ പ്രവ ചനമാകന്നു. എന്തെന്നാൽ, പ്ലേഗും ഒരു കൃമിയിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്ന രോഗമാകുന്നു. പണ്ടുകാലത്തെ ഭിഷഗാ ഈ കൃമിയെപററി അറിഞ്ഞുകടായിരുന്നു. രന്മാർക്ക് എന്നാൽ സർവ്വജ്ഞനായ ടൈവത്തിനറിയാം., പ്ലേഗ് രോഗത്തിൻെറ ഉൽവേം കൃമിയിൽ നിന്നാണെന്നും അതു ഭൂമിയിൽനിന്നു ഉൽഭവിക്കുന്നതാണെന്നും. അതുകൊണ്ട് തന്നെയാണ് അതിന്റ് 'ഭാബ്യത്തൽ അർസ്'' (دابة الأرض) അഥവാ 'ഭൂമിയിലെ കൃമി' എന്ന പേരു വെച്ചിട്ടുള്ളത്.

ചുരുക്കത്തിൽ, ശിക്ഷയുടെ അടയാളം വെളിപ്പെടു കയും പഞ്ചാബിൽ ആയിരക്കണക്കിനാളുകയ ചത്തു വീഴുകയും ഈ രാജ്യത്ത് അതിഭയങ്കരമായ ഭൂകമ്പമുണ്ടാ കുകയും ചെയ്യപ്പോയ ചിലർക്ക് വിവേകം ഉദിക്കുകയും എതാനും നാളകയക്കിടയിൽ രണ്ടലക്ഷത്തോളം ആളക യ ബൈഅത്ത് ചെയ്കയുമുണ്ടായി. ഇപ്പോയ വളരെ വലിയതോതിൽ ബൈഅത്തുകയ നടക്കുകയാണ്, പ്ലേശ്

അതിൻെ ആക്രണം അവസാനിപ്പിച്ചിട്ടില്ല. \* അതു ഒരു അടയാളമായി തുടരുകയുമാണെന്നതാണ് ഇതിനു കാരണം. ആകയാൽ ഭൂരിപക്ഷം ജനങ്ങളം തങ്ങളിൽ എതെങ്കിലും പരിവർത്തനം വരുത്താത്തിടത്തോളം ഈ മഹാമാരി ഈ രാജ്യത്ത്നിന്ന് അകന്നുപോകമെന്നു കരു താൻ നിവൃത്തിയിലും ചുരുക്കത്തിൽ, ഈ രാജ്യം നൂ ഹിൻെറ കാലത്തെ രാജ്യത്തോടു വളരെ വളരെ സാമ്യ മുള്ളതായിരിക്കുന്നു. ആകാശത്തിലെ അടയാളങ്ങരം നോക്കിക്കണ്ടുകൊണ്ട് ആരും സത്യവിശ്ചാസം സ്ഥികരി ച്ചില്ല. എന്നാൽ, ശിക്ഷാപരമായ ദൃഷ്യാന്തം കണ്ടിട്ട ആ യിരക്കണക്കിലാളകഠം ബൈഅത്തിൽ പ്രവേശിക്കുകയും പൂർവ്വികപ്രവാചകന്മാരും പ്ലേഗിനെ സംബ ന്ധിച്ച ഈ ദൃഷ്ടാന്തത്തെപററി പ്രവചിച്ചിരുന്നു. വാ ഗ്ദത്ത മശീഹായുടെ കാലത്ത് പ്ലേഗ് ഉണ്ടാകുമെന്ന സുവിശേഷത്തിലും പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. യൂദ്ധങ്ങളെപ ററിയും പ്രവചനമുണ്ട്. അതു ഇന്നു നടന്നുകൊണ്ടിരി ക്കയാണല്ലോ.

ആകയാൽ, അല്ലയോ മുസ്ലിംകളെ, പശ്ചാത്ത പിക്കുവിൻ! ഓരോ കൊല്ലവും നിങ്ങളുടെ ഉറ്റവരെ ഈ പ്രേഗ്രോഗം നിങ്ങളിൽനിന്നു അകററിക്കളയുകയാണ ല്ലോ. ദൈവത്തിലേക്ക് ചായുവിൻ, എന്നാൽ അവനം

<sup>\* 1896</sup> മുതൽ 1906 വരെ 11 കൊല്ലത്തിനിടയിൽ 84ലക്ഷം പേരാണ് ഈ പ്രേഗിൽ മരിച്ചുവീണതെന്ന് 'എൻസൈക്രോപീ ഡിയ ബ്രിട്ടാനിക്ക'യിൽ കാണാം. ഇതു പക്ഷെ, ഔദ്യോഗികര ണക്കുകാം മാത്രമാണ്. തിരുനബിയുടെ കാലത്ത് ഏഴാംനാറാ ബിലം യൂറോപ്പിലുണ്ടായ പ്രേഗ്ദീനത്തിൽ അനേകലക്ഷം ആളുകരം മരണപ്പെട്ടിരുന്നു. —പരി.

നിങ്ങളുടെ ഭാഗത്തേയ്ക്കു ചായും. പ്രേഗിൻറ പ്രഭാവം എത്ര കാലത്തേയ്ക്കു എന്നും എതാണ് സംഭവിക്കാനിരി ക്കുന്നതെന്നും നമുക്കറിയില്ല. എൻറ വാടങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം സംശയങ്ങളുണ്ടെങ്കിലും നിങ്ങറംക്ക് സത്യം അറിയണമെന്ന നിർബ്ബന്ധമുണ്ടെങ്കിലും ഈ സംശയമകററുകയെന്നതു വളരെ എളുപ്പമാണ്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഓരോ നബിയുടെയും സത്യം മൂന്നു മാഗ്ഗങ്ങളിൽ തിരിച്ചറിയാൻ കഴിയും.

## മൂന്നു സത്യപരീക്ഷണമാർഗ്ഗങ്ങൾ

മന്നാമതായി, ബൂദ്ധിപരമായിട്ട എന്നുവച്ചാൻ, ആ നബിയൊ റസൂലോ വന്നതു എപ്പോഴാണെന്നു നോക്കുക. ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ അങ്ങനെയൊരായ വരേണ്ടതു ആവ ശ്യമായിരുന്നുവോ ഇല്ലേ? എന്ന പ്രശ്നത്തിൽ സാച്ഛമായ ബുദ്ധി സാക്ഷ്യം പറയുന്നുണ്ടോ ഇല്ലേ? മനുഷ്യരുടെ ഇ ന്നത്തെ അവസ്ഥ ഇത്തരമൊരു കാലഘട്ടത്തിൽ അങ്ങ നെയൊരു പരിഷ്കർത്താവ് പ്രത്യക്ഷപ്പെടുന്നതിന്ന് ആഗ്രഹിക്കുന്നുഭോയിരുന്നുവോ?

രണ്ടാമതായി, മൻ പ്രവാചകന്മാരുടെ പ്രവചനങ്ങ ഠം. എന്നുവച്ചാൽ, ഏതെങ്കിലും മൻ പ്രവാചകൻ അത്ത രമൊരാളെപററി അഥവാ ആ കാലഘട്ടത്തിൽ ആരെ കിലും പ്രത്യക്ഷപ്പെടുന്നതിനെപററി പ്രവചനം ചെയ്തിട്ട ണ്ടോ ഇല്ലേ എന്നു നോക്കുക,

മൂന്നാമതായി, ദൈവീകസഹായവും സ്വർഗ്ഗീയമാ യ പിന്തുണയും അതായത്, പ്രസ്തതവാദിക്ക് സ്വർഗ്ഗീ യമായ പിന്തുണയും സഹായങ്ങളും ലഭിക്കുന്നുണ്ടോ എന്നു നോക്കുക.

ഈ മൂന്നു ലക്ഷണങ്ങളാണ് സത്യവാനായ ഒരു കൈ വനിയോഗ വാഭിയെ തിരിച്ചറിയുന്നതിന്നു അനാദികാ ലംമതൽക്കേ നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്. അല്ലയോ സ് നേഹിതരേ, ടൈവം നിങ്ങളിൽ കനിന്നു ഈ മൂന്നു ല ക്ഷണംങളം എൻെ സത്യസാക്ഷ്യത്തിന്നായി ഒരിടത്ത് ഒ രിമിച്ചുകൂട്ടിയിരിക്കുകയാണ്. നിങ്ങറം ഇഷ്ടമനസരിച്ച സ്വീകരിക്കേയോ നിരാകരിക്കേയേ ചെയ്തകാരംവിൻ. ചിന്തിക്കുകയാണെങ്കിൽ മുസ്ലിംകരംക്കായി ഇക്കാലത്ത് ഒരു സാഗ്ഗീയപരിഷ'കത്താവ' വെളിപ്പെടേണ്ട ആവശ്യമ ണ്ടെന്ന് സാപ്പുമായ ബുദ്ധി പരിദേവനം ചെയ്കയും കേഴുകയും ചെയ്യുന്നവെന്നു കാണാം. മുസ്ലിംകളടെ ആന്തരീയവും ബാഹ്യവുമായ അവസ്ഥകരം രണ്ടും ഭയാനക മായിരിക്കുന്നു. ഒരു വൻഗത്തത്തിന്നു സമീപം മസ്ലിം കഠാ എത്തിനിൽക്കുകയാണെന്നു തോന്നുന്നു. അഥവാ ശ ക്തമായ ഒരു ഒഴുക്കിന്റെ പിടിയിൽ പെട്ട രിക്കുകയാണെ ന്നു! മൻ കാലങ്ങളിലെ പ്രവചനങ്ങാം തെരഞ്ഞുനോക്ക കയാണെങ്കിൽ ഭാനിയൽ പ്രവാചകൻപോലും എന്നെ പ്പാറി, എൻെ ഈ കാലഘട്ടത്തെപ്പാറി പ്രവചനം ചെ യ്ക്കിട്ടള്ളതായി കണ്ടെത്താൻ കഴിയം. ഈ ഉമ്മത്തിൽ ത ന്നെ വാഗ്ദത്തമസീഹ് പ്രത്യക്ഷനാകുമെന്നു തിരുനബി (സ) അരാചെയ്തിട്ടുണ്ട്. ആക്കെിലം ഇതറിഞ്ഞുകൂ ടെങ്കിൽ അവർ 'സഹീഹ' ബുഖാരിയം 'സഹീഹ' മസ' ലി'മം തുറനാനോക്കട്ടെ. പിന്നെ നൃററാണ്ടിൻെ തല യ'ക്കൽ 'മുജളിദ'' ആഗതനാകുമെന്ന പ്രവചനവം എൻെ കാര്യത്തിൽ ദൈവീകസഹായങ്ങള്ള്ളതി നെപററി പരിശോധിക്കേയാണെങ്കിൽ, ഇതിനിടയിൽ ആയിരമണമമായ അടയാളത്മാം വെളിപ്പെട്ടകഴിഞ്ഞി രിക്കയാണെന്നു അറിഞ്ഞുകൊരംവിൻ.

## (പസിദ്ധിയെപററി (പവചനം

ഇതിന്നു പുറമെ 24 കൊല്ലം മുമ്പ് 'ബറാഹിൻ അ ഹ്മദിയ്യ'യിൽ എഴുതപ്പെട്ട അടയാളവും ശ്രദ്ധേയമാണ്. ഒരൊറെ വ്യക്തിയം ഞാനുമായി ബൈഅത്ത് ബന്ധ ത്തിൽ ഏർപ്പെട്ടിരുന്നിട്ടില്ലാത്ത കാലത്താണ് അതു എഴ തപ്പെട്ടത്. അന്നു ആതാതന്നെ എൻെറ അടുക്കൽ യാത്ര ചെയ്ത എത്താറുമുണ്ടായിരുന്നില്ല. ആ അടയാളം അല്ലാ ഇ എന്നോടു ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതാണ്:

# يأتيك من كل فج عميق ويأتون من كل فج عميق

''ദൂരദേശങ്ങളിൽനിന്നു നിൻെറ അടുക്കൽ ആളും അത്ഥവം (സാധന സാമഗ്രികരം) വന്നെത്തും; ദുരദേശങ്ങ ളിൽനിന്നു ആളുകരം വന്നെത്തും'' പിന്നെയും പറയുന്നു:

# ولا تصعر لحاق الله ولا تستم من الناس

''അലാഹവിൻെ സൃഷ്ടികളടെ ആധിക്യം കണ്ടു ഒരം കാട്ടുകയുമരുതം'. അവരെ കണ്ടിട്ടു നീ തളർന്നു പോ കരുതം'.''

അടുക്കൻ എപ്രകാരമാണ് ജനം വന്നത് എൻറ അടുക്കൻ എപ്രകാരമാണ് ജനം വന്നത് എന്നും ആ പ്രവചനം എത്ര വ്യക്തമായ തരത്തിലാണ് പൂർത്തി യായതു എന്നും നിങ്ങരംക്ക് അറിയില്ലായിരിക്കാം. എ ന്നാൽ ഇതേ നഗരത്തിൽ നിങ്ങരം കണ്ടിട്ടുണ്ടായിരിക്കു കല്ലോ, ഞാൻ വന്നപ്പോരം എന്നെ കാണുന്നതിന്നായിട്ടു ആയിരക്കണക്കിലാളുകരം ഈ നഗരത്തിലെതന്നെ ദയിൽ വെസ്റ്റേഷനിൽ തടിച്ചുകൂടിയിതന്നു എന്നും നൂറുക ണക്കിൽ പുരുഷന്മാതം സ്ത്രീകളം ഈ നഗരത്തിൽവച്ചു തന്നെ ബൈഅത്ത് ചെയ്കയുമുണ്ടായി: 'ബറാഹീൻ അഹ്മദിയ്യ' പ്രസിദ്ധം ചെയ്യുന്നതിന്ന് ഏതാണ്ട് ഏ ട്ട കൊല്ലം മുമ്പ് ഇതേ നഗരത്തിൽ ഏഴ കൊല്ലക്കാലം താമസിച്ചു പോന്നിരുന്ന അതേ ആരംതന്നെയാണ് ഞാൻ. അന്നു ആരോടും എനിയ്ക്ക് ബന്ധമുണ്ടായിരുന്നില്ല. എ ൻെറ സ്ഥിതിയെകറിച്ച ആർക്കം അറിവുണ്ടായിരുന്നു മില്ല. ഈ പ്രസിദ്ധിയം ജനക്കുട്ടത്തിന്റെ സാന്നിദ്ധ്യ വും ഉണ്ടാരുന്നതിന്നു 24 കൊല്ലം മുമ്പ് ജനദ്ദഷ്ടിയിൽ എന്നിയ്ക്ക് ഒരു പരിഗണനയും ഇല്ലാതിരുന്നപ്പോരം 'ബ റാനീൻ അഹ്മദിയ്യ' എന്ന എൻെ പുസൂകത്തിൽ ഈ പ്രവചനം അടങ്ങിയിട്ടുള്ളതിനെപററി നിങ്ങരം നല്ല വണ്ണം ചിന്തിക്കുകയും ആലോചിച്ച് നോക്കുകയും ചെ യ്വിൻ. ഞാൻ വിവരിച്ചതുപോലെ ബറാഹീൻ പ്രസി ദ്ധീകരിക്കുന്ന കാലത്തിന്നടുത്ത് ഞാൻ ഏഴു കൊല്ലക്കാലം ഇതേ പട്ടണത്തിൽ വസിച്ചിരുന്നെങ്കിലും അന്നു ഞാനു മായി പരിചയപ്പെട്ടിരുന്നവർ നിങ്ങളിൽ വളരെ തുച്ഛം പേരെ ഉണ്ടായിരിക്കയുള്ള. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഞാൻ അന്നു നീരെ അറിയപ്പെടാത്ത ഒരാളായിരുന്നു. ജനങ്ങളി ൽ ഒരുത്തൻ മാത്രം. ജനദ്ദഷ്ടിയിൽ എന്നിയ്ക്കു് യാതൊരു മഹത്വവും യാതൊരു മാന്യതയും ഇല്ലായിരുന്നു. എന്നാ ൽ, ആരംക്കൂട്ടത്തിൽ ഒറാപ്പെട്ടം അനേകരിൽ ഏകനാ യും കഴിഞ്ഞിരുന്ന ആ കാലഘട്ടം എനിയ്ക്കു ഏറെ മധു രോദാരം ആയിരുന്നു. ഞാൻ അന്നു നഗരത്തിൽ താമ സിച്ചത് കാട്ടിൽ വസിക്കുന്ന ഒരാളെപ്പോലെയായിരുന്നു. എനിയ്ക്ക് ഈ പ്രദേശം ഖാദിയാനെപോലെതന്നെ പ്രി യപ്പെട്ടതാണ്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, എൻെ ആദ്യകാല

ജീവിതത്തിലെ ഒരു ഭാഗം ഞാൻ ഈ നഗരത്തിലാണ് കഴിച്ച കൂട്ടിയിരുന്നത് ഈ നഗരത്തിലെ വീഥികളി ൽ ഞാൻ വളരെ പ്രാവശ്യം നടന്നു നീങ്ങിയിട്ടുണ്ട്. അ ക്കാലത്ത് ഈ നഗരത്തിൽ എൻെറ ഉററ ചങ്ങാതിയാ യി ഒരു വദ്യ പുതഷൻ ഉണ്ടായിരുന്നതു ഹക്കീം ഹസാമ ളീൻ സാഹിബ് ആണ്. ഇന്നും അദ്ദേഹം എന്നോടു അ ളവററ സ്നേഹം പുലർത്തുന്നു. അതു എങ്ങനെയുള്ള കാല മായിരുന്നുവെന്നും ഞാനക്കാലത്ത് എത്തരത്തിലുള്ള അ ജ്ഞാതത്വത്തിന്റെ ഗർത്തത്തിലായിരുന്നുവെന്നും അദ്ദേ ഹത്തിനു സാക്ഷ്യം നൽകാൻ കഴിയും. അങ്ങിനെയു ള്ള ഒരു കാലഘട്ടത്തിൽ ഇത്തരത്തിലുള്ള അത്യുജ്ജില മായ ഒരു പ്രവപനം, അതായത് ഈ അജ്ഞാതവ്യക്തി യ്ക്ക് ഒടുവിൽ ഇത്ര വലിയ ഉയർവ്വ കിട്ടുമെന്നും ലക്ഷ ക്കണക്കിലാളുകരം അയാളുടെ അനയായികളം മുരീഭന്മാരും ആയി മാറുമെന്നും ജനങ്ങരാ കൂട്ടം കൂട്ടമായി ബൈഅത്ത് ചെയ്യമെന്നും ശത്രുക്കളുടെ കടുത്ത എതിർപ്പുകയ ഉണ്ടാ യാലം ജനസഹസ്രങ്ങളുടെ ആഗമനത്തിൽ വ്യത്യാസമ ണ്ടാകയില്ലെന്നും തളർച്ചയുണ്ടായിപ്പോകമാറ് ജനങ്ങളുടെ പെരുപ്പം ഉണ്ടാകമെന്നും മററുമുള്ള പ്രവചനം ചെയ്ക യെന്നതു മനുഷ്യസാദ്ധ്യമായ കാര്യമാണോ എന്നു ഞാൻ നിങ്ങളോടും ചോദിച്ചുകൊള്ളട്ടെ. ഇത്തരമൊരു പ്രവച നം ഏതെങ്കിലും ഒരു കപടവാദിയ്ക്ക് പറപ്പെടുവിക്കാനാ കുമോ? ഇരുപതു കൊല്ലം മുമ്പ് ഏകമുകുനായും നിരാശ്ര യനായും കഴിഞ്ഞ ഒരു മനുഷ്യന് ഈ ഉയർച്ച ലഭിക്കയും ജനസഹസ്രങ്ങാം അയാളിലേയ്ക്ക് തിരിയുകയും ചെയ്യുമെ ന്നു പ്രവചിക്കാനാകമോ? ഈ പ്രവചനം രേഖപ്പെട്ട കി ടക്കുന്ന 'ബറാഹീൻ അഹ്മദിയ്യാ' എന്ന ഗ്രന്ഥം ആരും

അറിയാത്ത ഒരു ഗ്രന്ദ്രമൊന്നുളെ ഇതിന്നു തുല്യമായ ഒന്നു അ കാണാം. ഈ അതൃജ്ജലമായ ദൃഷ്യാന്തത്തിൽ ആപൊ കാണാം. ഈ അതൃജ്ജലമായ ദൃഷ്യാന്തത്തിൽ ആപൊ കാണാം. ഈ അതൃജ്ജലമായ ദൃഷ്യാന്തത്തിൽ ആപൊ വർ കാണിച്ചു തരുടെ.

# പ്രവചനങ്ങളെ കുറിച്ചുള്ള ആക്ഷേപങ്ങൾ

ഇതിനെല്ലാം പുറമെ ഈ രാജ്യക്കാർക്ക് അറിവുള്ള മററു എത്രയോ അടയാളങ്ങയ ഉണ്ട്. സത്യം സ്ഥിക രിക്കാൻ തയ്യാറില്ലാത്ത വിവരംകെട്ടവർ തെളിയിക്ക പ്പെട്ട അടയാളങ്ങളിൽനിന്നും യാതൊരു ഫലവും എട്ട ക്കുകയില്ല. അവർ അത്ഥമില്ലാത്ത ജല്പനകരം നടത്തുന്ന തിൽ വ്യാപൃതരായിരിക്കുന്നു. ഒന്നോ രണ്ടോ പ്രവചന ങ്ങളെകുറിച്ചുള്ള ആക്ഷേപങ്ങാം ഉന്നയിച്ചുകൊണ്ടു ആയി രക്കണക്കായ പ്രവചനങ്ങളെയും തുറന്ന അടയാളംങളെ യം അവർ അവഗണിക്കുന്നു. കഷ്ടം! കള്ളംപറയുന്ന കാ ര്യത്തിൽ അവർ അണമാത്രവും ദൈവത്തെ ജയപ്പെടു ന്നില്ല. കററുകെട്ടിപ്പറയമ്പോ∞ പരലോകത്തെകറിച്ച അവർ ഓന്മിക്കുന്നുമില്ല. അവരുടെ ആരോപണങ്ങളെല്ലാം ഇവിടെ വിവരിച്ച പറയേണ്ടകാര്യം എനിയ്ക്കില്ല. അവ ർക്ക് ഭയഭക്തി ഉണ്ടെങ്കിൽ ലവലേശം ദൈവഭയം അവ ർക്കണ്ടങ്കിൽ ദൈവികമായ ഭൃഷ്യാന്തങ്ങളെ കള്ളമാക്ക ന്നതിന്നു അവർ ധൃതിപ്പെടുകയില്ലായിരുന്നു. അഥവാം,

<sup>\* 1880</sup>ൽ പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തിയ 'ബറാഫീൻ അഹ്മദിയ്യ' എന്ന ഗ്രാമത്തിനു വമ്പിച്ച സ്ഥീകാരം സിദ്ധിച്ചിരുന്നതായി 'ടൈംസ് ഓഫ് ഇന്ത്യ'യടെ ആറാം വാർഷികുപ്പതിപ്പിൽ സുപ്ര സിദ്ധ ചരിത്രപണ്ഡിതനായ എച്ച്,ഡി, സകാലിയ എഴതിയ ലേ നെത്തിൽ പറയുന്നു. (Illustated Weekly of India, 1-4-1979)

അവക്കെന്തങ്കിലും കാര്യം മനസ്സിലാകാതെയുണ്ടെങ്കിൽ അവർ മനുഷ്യത്വത്തോടും സൗമ്യമായരീതിയിലും അതി ൻെറ യാഥാർത്ഥ്യം എന്നോട് ചോദിച്ചറിയുമായിരുന്നു.

അവധിയ്ക്കൂള്ളിൽ മരിച്ചില്ല എന്നതാണ് അഥിം അവരുടെ ഒരു വലിയ ആക്ഷേപം, അഹ്മദ് ബേഗ് പ്രവചനമനസരിച്ച മരിച്ചവെങ്ങിലും അതേ പ്രവചന ത്തിൽ ഉരംപ്പെട്ട അയാളടെ ജാമാതാവ് മരിച്ചില്ല എന്നും അവർ ആശ്ഷേപിക്കുന്നു. പുർത്തീകരിക്കപ്പെട്ട ആയിര ക്കണക്കായ പ്രവചനങ്ങളെപാറി മിണ്ടുകപോലും ചെയ്യാ തെ ഒന്നോ രണ്ടോ പ്രവചനങ്ങളെപററി, അവർക്ക് മന സ്സിലാക്കാൻ കഴിയുന്നില്ല എന്നതുകൊണ്ട് അതാവർ ത്തിച്ചാവർത്തിച്ച പറഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കുകയും എല്ലായി ടങ്ങളിലും അതു സംബന്ധിച്ച ച്ചെപ്പാടുകരം കൂട്ടുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതാണവരുടെ 'തഖ'വാ'! ദൈവഭയമുണ്ടെ ങ്കിൽ പൂർത്തിയായ അടയാളങ്ങളിൽനിന്നും പ്രവചന ങ്ങളിൽനിന്നും അവർ ഫലമെടുക്കുകമായിരുന്നു. തുറന്ന <u>അത്രഭതദൃഷ്യാന്തങ്ങളിൽനിന്നു് മുഖംതിരിക്കുന്നതും</u> സ്സിലാകാത്ത കാര്യങ്ങളപററി ആക്ഷേപങ്ങളതിർക്ക ന്നതും സാത്വികരുടെ രീതിയല്ല. ഇതു ശരിയാണെങ്കി ൽ സകല നബിമാരെപററിയും ആക്ഷേപങ്ങാം പുറപ്പെട്ട വിക്കാവുന്നതാണ്. ഇത്തരം രീതിയവലംബിക്കുനവർ ക്ക് ഒടുവിൽ ഒന്നിലും വിശ്വാസമൂന്നാനാവാതെവതം. ഉദാഹരണമായി, ഹസ്രത്ത് ഈസാ(അ)ൻെ അത്ഭതകൃ ത്യങ്ങളെപററി എന്താണ് പറയാനുള്ളത്? എന്നാൽ, അദ്ദേഹത്തിന്റെ ചില പ്രവചനങ്ങരം കളവായി പുല രുകയുണ്ടായെന്നും ഒരു ശത്രുവിന്നു പറയാം, യേശുമ ശീഹായുടെ യാതൊരു പ്രവചനവും പൂർത്തിയായിട്ടില്ലെ

ന്നത്രെ യഹൂടർ ഇന്നും പറയുന്നതും. തൻെറ 12 ശിഷ്യ ന്മാർ സ്വർഗ്ഗത്തിൽ 12 സിംഹാസനങ്ങളിൽ ഇരിക്കും എന്നു യേശു പ്രവചിച്ച എങ്കിലും ആ പന്തുണ്ടപേർ 11 ആയി കറഞ്ഞുപോയി! ഒരാരം വിശ്വാസമപേക്ഷിച്ചു. താൻ തിരിച്ചുവരുന്നതുവരെ അക്കാലത്തുള്ളവരാരും മരി ക്കുകയില്ലെന്നു അദ്ദേഹം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടായിരുന്നു. ആ കാലം പോകട്ടെ, കഴിഞ്ഞ 18 നൂററാണ്ടുകളിലെ ജന ങ്ങളം കബറുകളിലായിട്ടം യേശു ഇനിയും തിരിച്ച വന്നില്ല. അതേ കാലത്ത്തന്നെ അദ്ദേഹത്തിന്റെ പ്രവ ചനം കളവായിപ്പലർന്നു. താൻ യഹൂദരുടെ രാജാവാ ണെന്നു യേശു പറഞ്ഞിരുന്നു. എന്നാൽ യാതൊരു രാജ താവും അദ്ദേഹത്തിന കിട്ടിയില്ല. ഇപ്രകാരം വേറേയും എത്രയോ ആക്ഷേപങ്ങഠം പുറപ്പെടുവിക്കപ്പെടുന്നു. ഇതേ പോലെതന്നെ ഇക്കാലത്തം ചില ദുർവൃത്തരായ ആളുക കരം തിരനബി (സ)യുടെ പ്രവചനങ്ങളെപററി ആക്ഷേ പങ്ങളുന്നയിച്ചുകൊണ്ട് സകല പ്രവചനങ്ങളെയും നിരാ കരിക്കുന്നു. ചിലർ ഇടൈബിയായിലെ കഥപറയുന്നു.\* ഇത്തരം ആക്ഷേപങ്ങഠം അംഗീകരിക്കാമെങ്കിൽ അത്തര ക്കാരെപററി ഞാനെന്തു പറയാനാണ്! എന്നാൽ, ഇത്ത രം രീതി സചീകരിച്ചുകൊണ്ട് ആന്ദം ഇസ്ലാം ഉപേ ക്ഷിച്ച കളയാതിരിക്കട്ടെ. എല്ലാ നബിമാരുടെയും പ്ര വചനങ്ങളിലും അപ്രകാരംതന്നെ എൻെറ പ്രവചനങ്ങ ളിലും 'ഇജ'തിഹാ'ദിൻെ അഥവാ വ്യാഖ്യാനഗവേഷ തിരുനബിയുടെ ണത്തിൻെറ ഒരു വശവും ഉണ്ടാക്യം. ഇംടെബിയാ യാത്രയുടെ കാര്യത്തിലും വൃാഖ്യാനത്തി ൻെറ കലർപ്പുണ്ടായിരുന്നു. പക്ഷെ, തിരുനബിയുടെ

<sup>\*</sup> തിരുനബിയുടെ പ്രവചനപ്രകാരം കുഞ്ഞവയിൽ പ്രടക്ഷിണം നടത്താൻ ചെന്ന മുസ്ലിംകഠംക്ക് ഇടെബിയിൽവച്ച് സന്ധിചെയ്യ മടങ്ങേണ്ടിവന്ന സംഭവമാണ് ഇവിടെ സൂചന. ....പരി.

വ്യാഖ്യാനം അവിടെ ഒത്തില്ല. തിരുനബിയുടെ മഹ ത്വത്തിന്നോ, അന്തസ്സിനോ പ്രഭാവത്തിന്നോ ബഹമാന്യ തക്കോ അപ്രകാരമുള്ള വ്യാഖ്യാനപ്പിഴവുകയ ഒരു കറ ച്ചിലും വരുത്തുന്നില്ല. അതുമൂലം വിശ്വാസ്യതയ്ക്കുള്ള ക റവ° നഷ്ടപ്പെട്ടമെന്നാണെങ്കിൽ അതിന്നുള്ള മറുപടി ആധികൃത്തിൻെ വശം ആ വിശ്വാസൃതസ്സുള്ള നൽകന്നു എന്നത്രെ. ചിലപ്പോരം നബിയുടെ വഹ്യ് 'ഖബർ വാഹിദ<sup>ം</sup>'≉ പോലെ ആയിരിക്കം. അതോടൊ പ്പം 'മജ'മ'ലം (പ്രം അതായത് സംക്ഷിപ്തം ആ യിരിക്കുന്നതാണ്. ചിലപ്പോഠം വഹ്യ° ഒരു പ്രത്യേക വിഷയത്തെ കൂടതലായി വ്യക്തമാക്കിയിരിക്കും. ജ്മൽ വഹ്യിൽ അതായത് സംക്ഷിപ്ത വെളിപാടി ൽ ഇജിഭ്ഹാദ്പരമായ അഥവാ വ്യാഖ്യാനഗവേഷണ പരമായ എന്തെങ്കിലും തെററ് വന്നപോയാൽതന്നെ ഖ ണ്ഡിതമായ വിവരണത്തിന അതുകൊണ്ടു യാതൊരു കോട്ടവുമുണ്ടാകുന്നില്ല. ഏതായാലും എനിക്കണ്ടായ വെ ളിപാടുകരം ചിലപ്പോരം 'ഖബ°റ്' വാഹിദ'' പോലുള്ള തം 'മജ്മലം' ആയിരിക്കുകയോ അതു മനസ്സിലാകുന്ന കാര്യത്തിൽ വ്യാഖ്യാനപരമായ പിഴവ° ഉണ്ടായിരിക്ക യോ ചെയ്യാം എന്നതിനെ എനിക്കു നിഷേധിക്കാൻ ആവില്ല. ഇക്കാര്യത്തിൽ സകല നബിമാരം പ്രമാളി കളത്രെ (ലഅനത്തുല്ലാഹി അലൽ കാദിബീൻ). അതോ ടൊപ്പംതന്നെ, ഭീഷണമായ പ്രവചനങ്ങയ പൂർത്തിയാ ക്കികാണിക്കാൻ ടൈവം നിർബന്ധിതനൊന്നമല്ല എ ന്നും ഓർക്ഷേണ്ടതുണ്ട്. യൂനസ്നബിയുടെ പ്രവചനം

<sup>\*</sup> വിവരണമൊന്നുമില്ലാതെ ഒരൊററ കാര്യം മാത്രം, ആവ ർത്തിക്കപ്പെടാതെ ഒററ തവണയായി അറിയിക്കപ്പെട്നന ദിവ്യ വാർത്തക്കാണ് 'ഖംബ്റ്റ്വാഹിദ് എന്ന് ഹദീസ് വിജ്ഞാനീയ ത്തിൽ പറയുന്നത്ര്. പരി.

ഇതിന്നു സാക്ഷ്യമാണ്. ആപത്തിനെകറിച്ചുള്ള ഭീഷ് ണിയടങ്ങിയ ടൈവനിശ്ചയങ്ങരം 'സദഖ' (ഭാനധർത്ത ങ്ങരം) കൊണ്ടും 'ദൃആ' (പ്രാർത്ഥന) കൊണ്ടും നീങ്ങി പ്രോകമെന്നകാര്യത്തിൽ സകല പ്രവാചകന്മാരും ഏകാ ഭിപ്രായക്കാരത്രെ. ഭീഷണി ഉരംക്കൊള്ളുന്ന പ്രവചനങ്ങ രം നീങ്ങിപ്പോകാൻ പാടില്ലെങ്കിൽ 'സദഖ' യും 'ടുത്തു' യും നിഷ്ഫലങ്ങളായിത്തീരുന്നതാണ്.

## ഈസാനബി (അ) മരിച്ചു

ഞാൻ എൻെറ ഭാഷണം അവസാനിപ്പിക്കുകയാ ണ്. അനാരോഗ്യവും ശാരീരികക്ഷീണവും ഉണ്ടായിട്ടും ഇതെഴുതുവാൻ എനിക്കു ഭാഗ്യംതന്നുതളിയ ദൈവത്തിൻ ഞാൻ കൃതജ്ഞത പ്രകുടിപ്പിക്കുന്നു. ഈ പ്രഭാഷണം അ നേകർക്ക് സന്താർഗ്ഗദർശനത്തിനുള്ള കാരണമായിത്തീര ട്ടെ എന്നു ഞാൻ പ്രാത്ഥിക്കുന്നു. ഈ സമ്പേളനത്തിൽ ബാഹ്യമായതരത്തിലുള്ള കൂടിച്ചേരൽ വുതായിരി ക്കുന്നതുപോലെതന്നെ സകല എദയങ്ങളിലും സന്മാർഗ്ഗ **ദർശനത്തിൻെ അടിസ്ഥാനത്തിലുള്ള ബന്ധവും സ്നേ** ഹവാതായ കെട്ടപാടുകളം ഉണ്ടായിത്തീരട്ടെ. എല്ലാ ഭാഗ ങ്ങളിലും സന്മാർഗ്ഗദർശനത്തിന്റെ കാററടിക്കമാറാക ട്ടെ! സ്വർഗ്ഗീയമായ പ്രകാശം കൂടാതെ കണ്ണുകയക്കൊ സം കാണാനാകില്ല. ആകയാൽ ദൈവം ആകാശത്തി ൽനിന്നും ആത്മീയ പ്രകാശം ചൊരിയുമാറാകുട്ടെ! നെ കണ്ണുകയ തുറക്കപ്പെടുകയും പരോക്ഷത്തിൽനിന്ന് കാതുകഠംക്ക് ശ്രവണശക്തി ലഭിക്കുന്നതിനുള്ള കാററടിക്ക കയും ചെയ്യമാറാകുട്ടെ! ആക്കാണ' എൻെറ അട്ടത്തേക്ക് വരാൻ കഴിയുക? ടൈവംതന്നെ എൻെറ അട്ടത്തേക്ക ആകര്ത്തിച്ചടുപ്പിക്കുന്നവർ മാത്രം. അവൻ അനേകരെ ആകർണിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുകയാണ് . ആകർഷിക്കുകയും അനേകം പൂട്ടുകരം തുറക്കപ്പെടുന്നതുമാണ്. എ

ന്റെ വാദത്തിൻെ വേര് ഈസാനബിയുടെ മരണം ആകുന്നു. ഈ വേരിന് ടൈവം അവൻെറ കൈകൊ ണ്ടുതന്നെ വെള്ളം പകരുകയാണ്. റസുൽ ഇതിന്ന് സംരക്ഷണം നൽകുന്നു. ദൈവം അവൻെറ വാക്കുകൊ ണടും അവൻെ റസൂലിൻെ പ്രവ്യത്തികൊണ്ടും എന്നുവ ച്ചാൽ, സ്വന്തം കണ്ണുകൊണ്ടു കണ്ട ദൃശ്യം മുഖേനയും ഹസ് റത്ത് ഈസാ (അ) മരിച്ചപോയി എന്നു സാക്ഷ്യം നൽ കിയിരിക്കുന്നു. അവിടുന്നു 'മിങ്ങ്റാജ്' രാത്രിയിൽ ഹ സ<sup>്</sup>റത്ത<sup>ം</sup> ഈസാ(അ) നെ മരിച്ചപോയ ആതമാക്കളുടെ <u>ക</u> ട്ടത്തിൽ കാണകയുണ്ടായി. എന്നിട്ടം കുമ്പും! ആളുകരം അദ്ദേഹം ജീവിച്ചിരിക്കുന്നതായി കരുതുന്നു!! മറൊരു ന ബിയ്ക്കു നൽകപ്പെട്ടിട്ടില്ലാത്ത സവിശേഷത അദ്ദേഹ ത്തിന്നു നൽകുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതേ കാരണങ്ങളാൽ തന്നെയാണ് മസീഹിൻൊ ദൈവത്വത്തിന്ന് ക്ലസ്ക്യാ നികളുടെ ഇടയിൽ ശക്തിപ്രാപിക്കാൻ കഴിഞ്ഞത്. അ നേകം ആളുകഠം ഇത്തരം വിശ്വാസങ്ങളാൽ വഞ്ചിതരാ യിത്തീരുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈസാ നബി (അ) മരണപ്പെ ട്ടുപോയിരിക്കുന്നു എന്ന കാര്യം ദൈവം എന്നെ അറിയി ച്ചിരിക്കുകയാണ്. അക്കാര്യത്തിൽ ഞാൻ സാക്ഷിയാ ണ്. അദ്ദേശത്തെ ഇനി ജീവിപ്പിക്കുന്നത് ഭീനിനെ ത കർക്കലാണ് ഈ ചിന്തയിൽ കഴിയുന്നത് ഒരുതരം പി ള്ളേർകളിയത്രെ. കഴിഞ്ഞുപോയ നംബിമാരിൽ ആരും തന്നെ ജീവിച്ചിരിക്കുന്നില്ല എന്ന കാര്യത്തിലാണ് ഇ സ്പാമിൽ ആദ്യത്തെ 'ഇജ്മാഅം'' (അഭിപ്രാജൈക്യം) ഉണ്ടായിട്ടുള്ളത്. അത്

# وما محمد الارسول قد خلت من قبله الرسل

''മഹമ്മട' ഒരു റസൂൽ അല്ലാതെ മററാരുമല്ല. അ ളേഹത്തിനമുമ്പുള്ള പ്രവാചകൻമാരെല്ലാം കഴിഞ്ഞുകട ന്നിരിക്കുന്നു'' എന്ന ആയത്തിൽ അതു വ്യക്തമാക്കപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നു. ഈ ഇജ്മാഇൻെറ കാരണക്കാരനായ ഹ് സ്ററത്ത് അബൂബക്കറിന്ന് അല്ലാഹ ഏററമേററം പ്രതി ഫലങ്ങഠം നൽകമാറാകട്ടെ. മിമ്പറിൽ കയറിനിന്തുകൊ ണ്ടു അദ്ദേഹം ഈ ആയത്ത് ഓതിക്കേഠാപ്പിച്ചു.

ഒടുവിലായി, ഞാൻ ഇംഗ്ലീഷ് സർക്കാറിന്നു എയേം ഗമമായ നന്ദിപറയുന്നു. അവർ തങ്ങളുടെ ഹൃദയവിശാ ലതകൊണ്ട് നമുക്ക് മതസ്വാതന്ത്ര്യം തന്നരുളി. ഈ സ്വാ തന്ത്ര്യത്തിലാണ് നാം അത്യാവശ്യമായിട്ടുള്ള ഭീനീജ്ഞാന ത്ങഠം ജനങ്ങളുടെ അടുക്കൽ എത്തിക്കുന്നത്. സാധാരണ ഗതിയിലുള്ള നന്ദിപ്രകടനം നടത്തേണ്ട ഒരു അനുഗ്രഹമല്ല ഇത്. മറിച്ച്, ഹൃദയത്തിന്റെ അഗാധതലത്തിൽ നിന്നു യരുന്ന നന്ദിഭാവം പ്രകടിപ്പിക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഈ സർ ക്കാർ നമുക്ക് അനേകലക്ഷം ഏക്കർ ഭൂമി ദാനമായി നല്ല കയും ഈ സ്ഥാതന്ത്ര്യം നിഷേധിക്കുകയും ചെയ്തിരുന്നുവെ ങ്കിൽ ആ ജാഗീർ അതിന്നു തുല്യമാകയില്ലെന്നു ഞാൻ സത്യമായം സത്യമായം പറയുന്നു. എന്തെന്നാൽ ഈ ലോ കത്തിലെ മുതലുകളെല്ലാം നശ്വരമാകുന്നു. എന്നാൽ, ഇതു നാശമില്ലാത്ത മുതലാകുന്നു. ഈ നമ്പനിറഞ്ഞ സക്കാറി നോടു നന്ദ്രിയുള്ളവരായിരിക്കണമെന്നും ഞാൻ എൻെ ജമാഅത്തിന്നു ഉപദേശം നൽകിക്കൊള്ളന്നു. മനുഷ്യരോട്ട നന്ദിഭാവമില്ലാത്തവൻ ടൈവത്തോടും നന്ദികാണിക്കുന്നി ല്ല.ദൈവത്തോടു നന്ദിപ്രകടിപ്പിക്കുമ്പോഗതന്നെ യഥാർ ത്ഥ അനാഗ്രഹദാതാവിന്റെ ഏതെങ്കിലും ഒരനുഗ്രഹം ലഭി ക്കുമാറാകുന്നതിന്നു നിഭാനമായിത്തീർന്ന ആളോടും നന്ദി കാണിക്കുന്നവനാണ് നന്മനിറഞ്ഞ മനുഷ്യൻ.

والسلام على من التبع المدى മിർസാ ഗുലാംഅഹ്മദ് ഖാദിയാനി നവമ്പർ, 1904, ചൊവ്വാഴ്ച; സിയാൽകോട്ട്.

### About this booklet

This booklet is the Malayalam rendering of a lecture on Islam delivered at Sialkot, on 2nd November 1904, by Hazrath Mirza Ghulam Ahmed of Qadian, the holy founder of the World Ahmadiyya Movement in Islam.

The Author who is the Promised Messiah & Mahdi proclaimed for the first time in this lecture that Lord Sree Krishna was a true prophet of God (Nabi) and that himself was the second advent or Avathara of Sree Krishna who was to appear in Kaliyuga.

This booklet is published by Ahmadiyya Centenary Celebration Committee, Kannur-Katalai. The Malayalam version is prepared by Sri. N. Abdurrahim, editor, The Sathyadoothan.